

# حُقوق الطبع مَحفوظَة إلا لمن أرادَ إعادة طبعِه لتوزيعهِ مجّانًا

الطبعت الأولى ١٤١٦م - ١٩٩٦م

#### التوزيع بالعملكة العربية السعودية

#### مؤسسة الجريسي للتوزيع

الرباض ۱۱۶۳۱ ـ ص.ب: ۱۶۰۰ ۱۹۰۳۱۳ ـ ۲۰۲۹۵۱

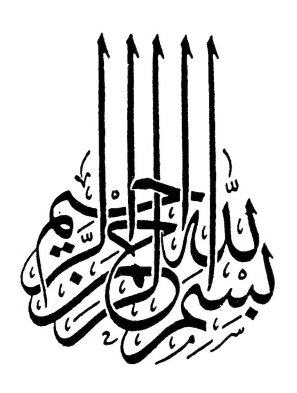
جـنة: ١٠١٤٦٠ - النمام: ١٢٦٠ - ٢٢٨

المدينة: ١٩٢٥-٨٣٨ القصيم: ١٦٢٢٢٢٢٢

المملكة العربية السعودية هاتف ٤٤١٣٧٣٢ فاكس ٤٤١٢٥٨٣ ص.ب. ٨٧٧٨٢ ر.ب. ١١٦٥٢ (الرياض)



نسما مدادمناهیم افتدا خنت للشیخ فهدبن نا صرالسیان آن یطبع مایری طبعه معالنتاوی والرسا نل العادر ق من مواومید ما بالعنایة بالتصویح و آن لا پختفات الطبع عن آراد آن یطبعها لیوزعها مجانا . کان فات کاشد مراهمها العثیات ف ۱۱۱/۱۱ ف مراهشین



# بسم الله الرحمٰن الرحيم

ترجمة مؤلف المتن شيخ الإسلام المجدد محمد بن عبدالوهاب\_ رحمه الله تعالى :

هو الإمام الشيخ محمد بن عبدالوهاب بن سليمان بن علي بن محمد بن أحمد بن أحمد بن أوهبة بن عمر من أوهبة بنى تميم.

وُلِد هذا العالِم في بلدة العيينة سنة ١١١٥ هجرية في بيت علم وشرف ودين، فأبوه عالِم كبير وجده سليهان عالِم نجد في زمانه. حفظ القرآن قبل بلوغ عشر سنين ودرس في الفقه حتى نال حظًا وافرًا وكان موضع الإعجاب من والده لقوة حفظه وكان كثير المطالعة في كتب التفاسير والحديث وجدّ في طلب العلم ليلًا ونهارًا فكان يحفظ المتون العلمية في شتى الفنون ورحل في طلب العلم في ضواحي نجد وفي مكة وقرأ على علمائها ثم رحل إلى المدينة النبويـة فقـرأ على علمائهـا ومنـهم العلامة الشـيخ عبدالله بن إبراهيـم الشمّري. كما قرأ على ابنه الفرضى الشهير إبراهيم الشمّري مؤلف العذب الفائض في شرح ألفية الفرائض وعرّفاه بالمحدث الشهير محمد حياة السندي فقرأ عليه في علم الحديث ورجاله وأجازه بالأمهات. وكان الشيخ محمد بن عبد الوهاب \_ رحمه الله تعالى \_ قد وهبه الله فهمًا ثاقبًا وذكاءً مفرطًا وأكب على المطالعة والبحث والتأليف وكان يثبت مايمر عليه من الفوائد أثناء القراءة والبحث وكان لا يسأم من الكتابة وقد خط كتبًا كثيرة من مؤلفات ابن تيمية وابن القيم - رحمهما الله - ولا تزال بعض المخطوطات الثمينة بقلمه السيال موجودة بالمتاحف. ولما توفي والده أخذ يعلن جهرًا بالدعوة السلفيّة إلى توحيد الله وإنكار المنكر ويهاجم المبتدعة أهل القبور، وقد شدّ أزره الولاة من آل سعود وقويت شوكته وذاع خبره.

وله \_ رحمه الله تعالى \_ مؤلفات نافعة نذكر منها:

الكتاب الجليل المفيد المسمى «كتاب التوحيد» وقد طبع في طبعات كثيرة كلما نفدت طباعته أعيد طبعه، «وكشف الشبهات» «والكبائر» «ومختصر الإنصاف» «والشرح الكبير» «ومختصر زاد المعاد» وله فتاوى ورسائل جمعت باسم مجموعة مؤلفات الإمام محمد بن عبدالوهاب تحت إشراف جامعة الإمام محمد بن سعود.

وقد تُوفي رحمه الله تعالى عام ١٢٠٦هـ فرحمه الله رحمة واسعة وجزآه عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء إنه سميع مجيب والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

بقلم فهد بن ناصر السليمان عفا الله عنه

## ترجمة موجزة لفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين حفظه الله تعالى

- السبه: هو أبو عبدالله محمد بن صالح بن محمد بن عثيمين الوهيبي
   التميمي.
  - \* مولده: ولد في مدينة عنيزة في ٢٧ رمضان المبارك عام ١٣٤٧هـ.
- \* نشأته: قرأ القرآن الكريم على جده من جهة أمه عبدالرحمن بن سليمان ال دامغ رحمه الله. فحفظه ثم اتجه إلى طلب العلم فتعلم الخط والحساب وبعض فنون الأداب، وكان الشيخ عبدالرحمن السعدي رحمه الله قد أقام اثنين من طلبة العلم عنده ليدرسا الطلبة الصغار أحدهما الشيخ على الصالحي والثاني الشيخ محمد بن عبدالعزيز المطوع رحمه الله، قرأ عليه مختصر العقيدة الواسطية للشيخ عبدالرحمن السعدي ومنهاج السالكين في الفقه للشيخ عبدالرحمن أيضًا، والأجرومية والألفية.

وقرأ على الشيخ عبدالرحمن بن علي بن عودان في الفرائض والفقه. 
● وقرأ على الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي الذي يعتبر شيخه الأول حيث لازمه وقرأ عليه التوحيد والتفسير والحديث والفقه وأصول الفقه والفرائض ومصطلح الحديث والنحو والصرف.

وكانت لفضيلة الشيخ منزلة عظيمة عند شيخه رحمه الله فعندما انتقل والد الشيخ محمد ـ رحمه الله ـ إلى الرياض إبان أول تطوره رغب

في أن ينتقل معه فضيلة ولده الشيخ حفظه الله فكتب له الشيخ عبدالرحمن السعدي رحمه الله «إن هذا لا يمكن نريد محمدًا أن يمكث هنا حتى يستفيد».

ويقول فضيلة الشيخ حفظه الله «إنني تأثرت به كثيراً في طريقة التدريس وعرض العلم وتقريبه للطلبة بالأمثلة والمعاني، وكذلك أيضا تأثرت به من ناحية الأخلاق لأن الشيخ عبدالرحمن رحمه الله كان على جانب كبير من الأخلاق الفاضلة وكان رحمه الله على قدر كبير في العلم والعبادة، وكان يهازح الصغير ويضحك إلى الكبير وهو من أحسن من رأيت أخلاقا».

● قرأ على سهاحة الشيخ عبدالعزيز بن باز حيث يعتبر شيخه الثاني، فابتدأ عليه قراءة صحيح البخاري وبعض رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية وبعض الكتب الفقهية.

يقول الشيخ «تأثرت بالشيخ عبدالعزيز بن باز حفظه الله من جهة العناية بالحديث وتأثرت به من جهة الأخلاق أيضا وبسط نفسه للناس».

وفي عام ١٣٧١هـ جلس للتدريس في الجامع، ولما فتحت المعاهد
 العلمية في الرياض التحق بها عام ١٣٧٢هـ، يقول الشيخ حفظه الله:

«دخلت المعهد العلمي من السنة الثانية، والتحقت به بمشورة من الشيخ علي الصالحي، وبعد أن استأذنت من الشيخ عبدالرحمن السعدي عليه رحمة الله، وكان المعهد العلمي في ذلك الوقت ينقسم إلى قسمين خاص وعام، فكنت في القسم الخاص، وكان في ذلك الوقت أيضا من شاء أن يقفز - كما يعبرون - بمعنى أنه يدرس السنة المستقبلة له في أثناء الإجازة ثم يختبرها في أول العام الثاني، فإذا نجح انتقل إلى السنة التي بعدها وبهذا اختصرت الزمن» اهه.

- وبعد سنتين تخرج وعين مدرسًا في معهد عنيزة العلمي مع مواصلة الدراسة انتسابًا في كلية الشريعة ومواصلة طلب العلم على يد الشيخ عبدالرحمن السعدي.
- ولما توفي فضيلة الشيخ عبدالرحمن السعدي رحمه الله تولى إمامة الجامع الكبير بعنيزة والتدريس في مكتبة عنيزة الوطنية بالإضافة إلى التدريس في المعهد العلمي ثم انتقل إلى التدريس في كليتي الشريعة وأصول الدين بفرع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالقصيم حتى الأن، بالإضافة إلى عضوية هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية، ولفضيلة الشيخ حفظه الله نشاط كبير في الدعوة إلى الله عز وجل وتبصير الدعاة في كل مكان وله جهود مشكورة في هذا المجال.
- والجدير بالذكر أن سهاحة الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله قد عرض بل ألح على فضيلة الشيخ في تولي القضاء، بل أصدر قراره بتعيينه حفظه الله تعالى رئيسًا للمحكمة الشرعية بالاحساء فطلب منه الإعفاء، وبعد مراجعات واتصال شخصي من فضيلة الشيخ سمح رحمه الله تعالى بإعفائه من منصب القضاء.

### مؤ لفاتــه:

له حفظه الله تعالى مؤلفات كثيرة تبلغ ٤٠ ما بين كتاب ورسالة وسوف تجمع إن شاء الله تعالى في مجموع الفتاوى والرسائل.



#### المقدمية

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان وسلم تسليمًا كثيراً.

أما بعد فهذا شرح يسير على كتاب شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب المسمى «كشف الشبهات» والذي أورد فيه المؤلف بضع عشرة شبهة لأهل الشرك وأجاب عنها بأحسن إجابة مدعمة بالدليل مع سهولة المعنى ووضوح العبارة أسأل الله تعالى أن يثيبه على ذلك وأن ينفع بذلك العباد إنه على كل شيء قدير.

محمد بن صالح العثيمين

# بسم(۱) الله(۲) الرحن(۳) الرحيم(٤) ......

(۱) ابتدأ المؤلف رحمه الله تعالى \_ كتابه بالبسملة اقتداءً بكتاب الله \_ عز وجل \_ فإنه مبدوء بالبسملة، واقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم، فإنه يبدأ كتبه ورسائله بالبسملة.

والجار والمجرور متعلق بفعل محذوف مؤخر مناسب للمقام تقديره: بسم الله أكتب.

وقدرناه فعلاً لأن الأصل في العمل الأفعال.

وقدرناه مؤخرًا لفائدتين:

الأولى: التبرك بالبداءة باسم الله تعالى.

الثانية: إفادة الحصر لأن تقديم المتعلق يفيد الحصر.

وقدرناه مناسبًا لأنه أدل على المراد فلو قلنا مثلًا عندما نريد أن نقرأ كتابًا باسم الله نبتدىء ما يدري بهاذا نبتدىء، لكن بسم الله نقرأ أدل على المراد الذى أبتدىء به.

- (۲) لفظ الجلالة علم على الباري جل وعلا وهو الاسم الذي تتبعه جميع الأسماء حتى أنه في قوله تعالى: ﴿كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد الله الذي له ما في السموات وما في الأرض﴾ لا نقول إن لفظ الجلالة(الله) صفة بل نقول هي عطف بيان لئلا يكون لفظ الجلالة تابعًا تبعية النعت للمنعوت، ولهذا قال العلماء أعرف المعارف لفظ (الله) لأنه لا يدل على أحد سوى الله \_ عز وجل .
  - (٣) الرحمن اسم من الأسهاء المختصة بالله لا يطلق على غيره.
     ومعناه: المتصف بالرحمة الواسعة.
    - (٤) الرحيم اسم يطلق على الله \_ عز وجل \_ وعلى غيره .

اعلم(۱) .....

ومعناه: ذو الرحمة الواصلة، فالرحمن ذو الرحمة الواسعة، والرحيم ذو الرحمة الواصلة فإذا جمعا صار المراد بالرحيم الموصل رحمته إلى من يشاء من عباده كما قال الله تعالى: ﴿يعذب من يشاء ويرحم من يشاء وإليه تقلبون ﴾ (١) والمراد بالرحمن الواسع الرحمة

(١) العلم هو «إدراك الشيء على ما هو عليه إدراكًا جازمًا».

ومراتب الإدراك ست:

الأولى: العلم وتقدم تعريفه.

الثانية: الجهل البسيط وهو عدم الإدراك بالكلية.

الثالثة: الجهل المركب وهو «إدراك الشيء على وجه يخالف ما هو عليه». وسمي مركبًا لأنه جهلان: جهل الإنسان بالواقع، وجهله بحاله حيث ظن أنه عالم وليس بعالم.

الرابعة: الوهم وهو «إدراك الشيء مع احتمال ضد راجح».

الخامسة: الشك وهو «إدراك الشيء مع احتمال ضد مساوٍ».

السادسة: الظن وهو «إدراك الشيء مع احتمال ضد مرجوح».

والعلم ينقسم إلى قسمين: ضروري ونظري:

فالضروري ما يكون إدراك المعلوم فيه ضروريًّا بحيث يضطر إليه من غير نظر ولا استدلال كالعلم بأن النار حارة مثلًا.

والنظري ما يحتاج إلى نظر واستدلال كالعلم بوجوب النية في الوضوء.

<sup>(</sup>١) العنكبوت آية : ٢١ .

## رحمك الله (١) أن التوحيد هو إفراد الله \_ سبحانه \_ بالعبادة (٢)

- (۱) أي أفاض الله عليك من رجمته التي تحصل بها على مطلوبك وتنجو من محذورك، فالمعنى غفر الله لك ما مضى من ذنوبك، ووفقك وعصمك فيها يستقبل منها. هذا إذا أفردت الرحمة أما إذا قرنت بالمغفرة فالمغفرة لما مضى من الذنوب، والرحمة التوفيق للخير والسلامة من الذنوب في المستقبل. وصنيع المؤلف \_ رحمه الله \_ يدل على شفقته وعنايته بالمخاطب.
- (۲) التوحيد لغة: مصدر وحد يوحد، أي جعل الشيء واحدًا، وهذا لا يتحقق إلا بنفي وإثبات، نفي الحكم عما سوى الموحد، وإثباته له، لأن النفي وحده تعطيل، والإثبات وحده لا يمنع المشاركة. فمثلاً لا يتم للإنسان التوحيد حتى يشهد أن لا إله إلا الله فينفي الألوهية عما سوى الله تعالى ويثبتها لله وحده.

وفي الاصطلاح عرف المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ التوحيد بقوله «التوحيد هو إفراد الله \_ عز وجل \_ بالعبادة» أي أن تعبد الله وحده ولا تشرك به شيئًا بل تفرده وحده بالعبادة محبة ، وتعظيمًا ، ورغبة ، ورهبة .

ومراد الشيخ \_ رحمه الله تعالى \_ التوحيد الذي بعثت الرسل لتحقيقه لأنه هو الذي حصل الإخلال به والخلاف بين الرسل وأممهم .

وهناك تعريف أعم للتوحيد وهو: «إفراد الله سبحانه وتعالى بها يختص به» وأنواعه ثلاثة:

الأول: توحيد الربوبية وهو «إفراد الله تعالى بالخلق، والملك، والتدبير» قال الله ـ عز وجل ـ ﴿ الله خالق كل شيء ﴾ وقال تعالى: ﴿ هل من خالق غير الله يرزقكم من السهاء والأرض لا إله إلا هو ﴿ ٢ ﴾

<sup>(</sup>١) الزمر، آية ٦٢،

<sup>(</sup>٢) فاطر آية : ٣.

## وهو دين الرسل الذين أرسلهم الله به إلى عباده(١) ،

وقال تعالى: ﴿تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير﴾، وقال تعالى: ﴿أَلَا لَهُ الْخُلُقُ وَالْأُمْرُ تَبَارِكُ اللهُ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾.

الثاني: توحيد الألوهية وهو «إفراد الله تعالى بالعبادة بأن لا يتخذ الإنسان مع الله أحدًا يعبده كما يعبد الله أو يتقرب اليه كما يتقرب إلى الله تعالى».

الثالث: توحيد الأسماء والصفات وهو «إفراد الله سبحانه وتعالى بأسمائه وصفاته الواردة في كتابه وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وذلك بإثبات ما أثبته، ونفي ما نفاه من غير تحريف، ولا تعطيل، ومن غير تكييف، ولا تمثيل».

(۱) مراد الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ هنا توحيد الألوهية فهو دين الرسل فكلهم أرسلوا بهذا الأصل الذي هو التوحيد كما قال الله تعالى: 
﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ وقال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ وهذا النوع هو الذي ضل فيه المشركون الذين قاتلهم النبي صلى الله عليه وسلم، واستباح دماءهم، وأموالهم، وأرضهم وديارهم وسبى نساءهم وذريتهم.

ومن أخل بهذا التوحيد فهو مشرك كافر وإن أقر بتوحيد الربوبية والأسهاء والصفات.

فإفراد الله وحده بالعبادة هو دين الرسل الذين أرسلهم الله به إلى عباده كها قال الشيخ ـ رحمه الله ـ فها هو أول الرسل نوح عليه السلام يقول كها حكى الله عنه: ﴿ ولقد أرسلنا نوحًا إلى قومه إني لكم نذير

## فأولهم نوح عليه السلام(١)، أرسله الله إلى قومـه لما غلوا(١)، .....

مبين أن لا تعبدوا إلا الله وقال تعالى: ﴿وإلى عاد أخاهم هودًا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره وقال تعالى: ﴿وإلى ثمود أخاهم صالحًا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره وقال تعالى: ﴿وإلى مدين أخاهم شعيبًا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره .

(۱) هذا حق فإنه لم يبعث قبل نوح عليه الصلاة والسلام رسول وبهذا نعلم خطأ المؤرخين الذين قالوا إن إدريس عليه الصلاة والسلام كان قبل نوح لأن الله تعالى يقول: ﴿إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنبيين من بعده ﴾ وفي الحديث الصحيح في قصة الشفاعة «أن الناس يأتون إلى نوح فيقولون له أنت أول رسول أرسله الله إلى الأرض) فلا رسول قبل نوح بإجماع العلماء.

فنوح أول الرسل بالكتاب، والسنة، والإجماع.

ونوح عليه الصلاة والسلام أحد الرسل الخمسة الذين هم أولو العزم وهم: محمد صلى الله عليه وسلم، وإبراهيم، وموسى، ونوح وعيسى عليهم الصلاة والسلام وقد ذكرهم الله في موضعين من كتابه في سورة الأحزاب وسورة الشورى.

(٢) يعني أن الله أرسل نوحًا عليه الصلاة والسلام إلى قومه لما وقع فيهم الغلو في الصالحين، وقد بوب المؤلف \_ رحمه الله \_ في كتاب التوحيد على هذه المسألة فقال: «باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين».

والغلو هو: «مجاوزة الحد في التعبد والعمل والثناء قدحًا أو مدحًا» والغلو ينقسم إلى أربعة أقسام:

<sup>(</sup>١) البخاري / كتاب التوحيد / باب كلام الله مع الأنبياء ، ومسلم / كتاب الإيمان/ باب أدنى أهل الجنة منز لا .

في الصالحين(۱): ....

القسم الأول: الغلو في العقيدة كغلو أهل الكلام في الصفات حتى أدى بهم إما إلى التمثيل، أو التعطيل.

والوسط مذهب أهل السنة والجهاعة بإثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبته لرسوله، صلى الله عليه وسلم، من الأسهاء والصفات من غير تحييف ولا تمثيل.

القسم الثاني: الغلو في العبادات كغلو الخوارج الذين يرون كفر فاعل الكبيرة، وغلو المعتزلة حيث قالوا إن فاعل الكبيرة بمنزلة بين المنزلتين وهذا التشدد قابله تساهل المرجئة حيث قالوا لا يضر مع الإيهان ذنب.

والوسط مذهب أهل السنة والجهاعة أن فاعل المعصية ناقص الإيهان بقدر المعصية.

القسم الثالث: الغلو في المعاملات وهو التشدد بتحريم كل شيء وقابل هذا التشدد تساهل من قال بحل كل شيء ينمي المال والاقتصاد حتى الربا والغش وغير ذلك.

والوسط أن يقال تحل المعاملات المبنية على العدل وهي ما وافق ما جاءت به النصوص من الكتاب والسنة.

القسم الرابع: الغلو في العادات: وهو التشدد في التمسك بالعادات القديمة وعدم التحول إلى ما هو خير منها.

أما إن كانت العادات متساوية في المصالح فإن كون الإنسان يبقى على ما هو عليه خير من تلقى العادات الوافدة.

(١) الصالح هو الذي قام بحق الله وبحق عباد الله.

ودًا، وسواعًا، ويغوث، ويعوق، ونسراً (۱) وآخر الرسل محمد، صلى الله عليه وسلم (۲)، .....

(۱) هذه أصنام في قوم نوح عليه السلام كانوا رجالاً صالحين، وقد جاء في صحيح البخاري عن ابن عباس رضي الله عنها أنه قال: «هذه أسهاء رجال صالحين من قوم نوح فلها هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصابًا وسموها بأسهائهم ففعلوا ولم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسي العلم عبدت»(!)

وهذا التفسير فيه إشكال حيث يقول رضي الله عنه «هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، وظاهر القرآن أنها قبل نوح قال الله تعالى: 

قال نوح رب إنهم عصوني واتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خسارًا ومكروا مكرًا كبارًا وقالوا لا تذرن آلهتكم ولا تذرن وداً ولا سواعًا ولا يغوث ويعوق ونسرًا (") فظاهر الآية أن قوم نوح كانوا يعبدونهم وأنه نهاهم عن ذلك.

فسياق الآية يدل على ما ذكره ابن عباس إلا أن ظاهر السياق أن هؤلاء القوم الصالحين كانوا قبل نوح عليه السلام والله أعلم.

(٢) دليل ذلك قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ مَحَمَدُ أَبِا أَحَدُ مِن رَجَالُكُم وَلَكُنْ رَسُولُ الله وَخَاتُم النبيينَ ﴾ فلا نبي بعد النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

فإن قيل: إن عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام ينزل آخر الزمان وهو رسول.

فنقول: هذا حق ولكنه لا ينزل على أنه رسول مجدد، بل ينزل على أنه حاكم بشريعة النبي محمد عليه الصلاة والسلام لأن الواجب على (١) البخاري/ كتاب التفسير-سورة نوح-رقم[٤٦٣٦]. (٢) نوح آية: ٢١، ٢٠.

وهو كسر صور هؤلاء الصالحين(۱) أرسله الله إلى أناس يتعبدون ويحجون ويتصدقون ويذكرون الله كثيراً(۲) ولكنهم يجعلون بعض المخلوقات وسائط بينهم وبين الله. يقولون نريد منهم التقرب إلى الله ونريد شفاعتهم عنده مثل الملائكة، وعيسى ومريم وأناس غيرهم من الصالحين(۲)....

عيسى وعلى غيره من الأنبياء الإيهان بمحمد صلى الله عليه وسلم، واتباعه ونصره كها قال الله تعالى: ﴿ وإذ أخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴿ وهذا الرسول المصدق لما معهم هو محمد صلى الله عليه وسلم، كها صح ذلك عن الصحابي الجليل ابن عباس رضي الله عنه، وغيره.

- (۱) أي أن النبي صلى الله عليه وسلم، كسر صور الأصنام وذلك يوم الفتح حين دخل الكعبة فوجد حولها وفيها ثلثمائة وستين صنمًا وجعل يطعنها عليه الصلاة والسلام بالحربة وهو يتلو قوله تعالى: ﴿جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقًا﴾ (۲)
- (٢) أي أن الله بعث رسوله محمدًا عليه الصلاة والسلام إلى قوم يتعبدون لكنها عبادة باطلة ما أنزل بها من سلطان، ويتصدقون ويفعلون كثيرًا من أمور الخير لكنها لا تنفعهم، لأنهم كفار، ومن شرط التقرب إلى الله تعالى أن يكون المتقرب إلى الله مسلمًا وهؤلاء غير مسلمين.
- (٣) أى أنهم إنها يعبدون هذه الأصنام لتقربهم إلى الله زلفى فهم مقرون بأنها دون الله، وأنها لا تملك لهم نفعًا ولا ضرًا، وأنهم شفعاء لهم عند

<sup>(</sup>١) آل عمران/ ٨١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري / كتاب التفسير - سورة الإسراء (٣) الإسراء / آية ٨١.

فبعث الله محمدًا صلى الله عليه وسلم يجدّد لهم دين أبيهم إبراهيم عليه السلام ويخبرهم أن هذا التقرب والاعتقاد محض حق الله تعالى لا يصلح منه شيء لغير الله، لا لملك مقرب ولا لنبي مرسل فضلاً عن غيرهما(١).

الله \_ عز وجل \_ ولكن هذه الشفاعة شفاعة باطلة لا تنفع أصحابها لأن الله \_ عز وجل \_ يقول: ﴿ فَمَا تَنفَعُهُم شَفَاعَةُ الشَّافَعِينَ ﴾ وذلك لأن الله تعالى لا يرضى لهؤلاء المشركين شركهم، ولا يمكن أن يأذن بالشفاعة لهم؛ لأنه لا شفاعة إلا لمن ارتضاه الله \_ عز وجل \_ والله لا يرضى لعباده الكفر ولا يحب الفساد، فتعلق المشركين بآلهتهم يعبدونها ويقولون: ﴿ هُؤُلاء شَفْعَاؤُنَا عَنْدُ اللَّهُ ﴾ تعلق باطل غير نافع بل هذا لا يزيدهم من الله تعالى إلا بعدًا، على أن المشركين يرجون شفاعة أصنامهم بوسيلة باطلة وهي عبادة هذه الأصنام، وهذا من جهلهم وسفههم أن يحاولوا التقرب إلى الله تعالى بها لا يزيدهم منه إلا بعدًا. (١) يقول المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ إنهم مازالوا على هذا الكفر وهو عبادة هذه الأصنام لتقربهم بزعمهم إلى الله تعالى حتى بعث الله رسوله وخاتم أنبيائه محمدًا صلى الله عليه وسلم بعثه الله تعالى بالتوحيد الخالص يدعو الناس إلى عبادة الله وحده ويحذرهم من الشرك قال الله تعالى: ﴿إنه من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار، ويبين لهم أن العبادة حق لله وحده، وأنه لا يجوز صرف شيء منها لغيره سبحانه وتعالى لا لملك مقرب، ولا لنبي مرسل فضلًا عن غيرهما. فقال تعالى: ﴿ أَلَم أَعَهَدَ إِلَيْكُم يَا بَنِي آدم أَنْ لَا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مبين وأن اعبدوني هذا صراط مستقيم ﴿

وإلا فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له، وأنه لا يرزق إلا هو، ولا يحيي ولا يميت إلا هو، ولا يدبر الأمر إلا هو، وأن جميع الساوات ومن فيهن، والأرضين السبع ومن فيهن؛ كلهم عبيده وتحت تصرفه وقهره(١).

(۱) يقول ـ رحمه الله تعالى ـ إن هؤلاء المشركين الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرون بأن الله وحده هو الخالق، وأنه هو الذي خلق السهاوات والأرض، وأنه هو الذي خلقهم، وأنه هو المدبر للأمور كها ذكر الله عنهم في آيات عديدة من القرآن الكريم قال الله تعالى: ﴿ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم ﴾ وقال تعالى: ﴿ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله والآيات في هذا المعنى كثيرة، لكن هذا لا ينفعهم ؛ لأن هذا إقرار بالربوبية حتى يكون معه الإقرار بالألوهية وعبادة الله وحده.

وأعلم أن الإقرار بالربوبية يستلزم الإقرار بالألوهية، وأن الإقرار بالألوهية متضمن الإقرار بالربوبية.

أما الأول: فهو دليل ملزم أي أن الإقرار دليل ملزم لمن أقر به أن يقر بالألوهية لأنه إذا كان الله وحده هو الخالق وهو المدبر للأمور وهو الذي بيده ملكوت كل شيء فالواجب أن تكون العبادة له وحده لا لغره.

وقوله: «يجدد لهم دين أبيهم إبراهيم» كأنه يشير إلى قوله تعالى: ﴿ثُمَ أُوحِينَا إليك أَن اتبع ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين﴾. وقوله: «محض حق الله». أي خالص حقه.

فإذا أردت الدليل على أن هؤلاء الذين قاتلهم رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يشهدون بهذا(۱) فاقرأ قوله تعالى: ﴿قل من يرزقكم من السماء والأرض أمن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ومن يدبر الأمر فسيقولون الله فقل أفلا تتقون ﴿(١) (١)

وقوله: ﴿ قُل لَمْنَ الْأَرْضُ (٣) وَمَنْ فَيَهَا إِنْ كَنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيْقُولُونَ للهُ قُل أَفْلاً تَذْكُرُونَ قُل مَنْ رَبِ السموات السبع ورب العرش العظيم سيقولون لله قل أفلا تتقون قل من بيده ملكوت كل شيء وهو يجير

والثاني: متضمن للأول يعني أن توحيد الألوهية يتضمن توحيد الربوبية لأنه لا يتأله إلا للرب عز وجل - الذي يعتقد أنه هو الخالق وحده وهو المدبر لجميع الأمور سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>۱) ذكر المؤلف ـ رحمه الله ـ هنا دليل ما قرر أن هؤلاء يقرون بتوحيد الربوبية، ولكنه أتى به على سبيل السؤال والجواب ليكون هذا أمكن وأثبت وأتم في الاستدلال فقال: «فإذا أردت الدليل.... فاقرأ قوله تعالى: ﴿قُلْ مَن يُرزّقُكُم مَن السّاء والأرض﴾ الآية.

<sup>(</sup>٢) ﴿ فقل أفلا تتقون ﴾ يعني إذا كنتم تقرون بهذا أفلا تتقون الله الذي أقررتم له بتهام الملك وتمام التدبير وأنه وحده الخالق الرازق المالك للسمع والأبصار، المخرج للحي من الميت، وللميت من الحي المدبر لجميع الأمور، وهذا الاستفهام للتوبيخ والإلزام، أي أنكم إذا أقررتم بذلك لزمكم أن تتقوا الله وتعبدوه وحده لا شريك له.

 <sup>(</sup>٣) وقوله يعني واقرأ قوله تعالى: ﴿قل لمن الأرض ومن فيها ﴾ إلى آخر
 الآيات وهذه الآيات مما يدل على أن المشركين الذين بعث فيهم =

<sup>(</sup>١) يونس/ آية ٣١.

ولا يجار عليه إن كنتم تعلمون سيقولون لله قل فأنى تسحرون ﴿ وغير ذلك من الآيات .

فإذا تحققت أنهم(١) مقرون بهذا(٢) ولم يدخلهم في التوحيد الذي دعاهم إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم(٣) وعرفت أن التوحيد الذي جحدوه هو توحيد العبادة الذي يسميه المشركون في زماننا: «الاعتقاد»(٤).

النبي، صلى الله عليه وسلم، يقرون بتوحيد الربوبية فإنهم يقرون بأن الأرض ومن فيها لله لا شريك له، ويقرون بأن الله هو الذي خلق السماوات والأرض وأنه رب العرش العظيم، ويقرون بأن بيده ملكوت كل شيء، وأنه هو الذي يجير ولا يجار عليه، وكل هذا ملزم لهم بأن يعبدوا الله وحده ويفردوه بالعبادة، ولهذا جاء توبيخهم بصيغة الاستفهام في ختام كل آية من الآيات الثلاث.

والآيات الدالة على أن المشركين الذين بعث فيهم النبي صلى الله عليه وسلم، يقرون بتوحيد الربوبية كثيرة.

- (١) أي الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم من المشركين.
- (٢) يعني توحيد الربوبية وهو اعتقاد أن الله وحده هو الخالق المالك المدبر لجميع الأمور.
- (٣) أي أن إيهانهم بأن الله هو الخالق المالك المدبر لجميع الأمور لم يدخلهم في توحيد العبادة الذي دعاهم إليه رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ولم يعصم دماءهم وأموالهم.
- (٤) أي إذا عرفت أن الذي أنكروه هو توحيد العبادة الذي يسميه كما قال الشيخ \_ رحمه الله \_ مشركو زماننا «الاعتقاد» تبين لك أن هذا الذي

<sup>(</sup>١) المؤمنون/ آية ٨٨.

كما كانوا يدعون الله سبحانه ليلاً ونهارًا، ثم منهم من يدعو الملائكة لأجل صلاحهم وقربهم من الله ليشفعوا لهم، أو يدعو رجلاً صالحًا مثل: اللات، أو نبياً مثل عيسى(١).

أقروا به لا يكفي في التوحيد بل ولا يكفي في الإسلام كله فإن من لم يقر بتوحيد العبادة فإنه ليس بمسلم حتى ولو أقر بتوحيد الربوبية ولهذا قاتل النبي، صلى الله عليه وسلم، المشركين مع أنهم يقرون بتوحيد الربوبية كما تقدم.

(۱) يعني أن هؤلاء المشركين في عبادة الله كانوا يدعون الله تعالى إذا اضطروا إلى ذلك، ومنهم من يدعو الملائكة لقربهم من الله عز وجل ويزعمون أن من قرب من الله سبحانه وتعالى فهو مستحق للعبادة وهذا من جهلهم فإن العبادة حق الله وحده لا يشركه فيها أحد.

<sup>(</sup>١) الكهف/ آية ١٠٣.

وعرفت(۱) أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قاتلهم على هذا الشرك(۲) ودعاهم إلى إخلاص العبادة لله وحده(۳) كما قال الله تعالى: ﴿ له دعوة الحق والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء ﴾ (١) (١)

وتحققت (٥) أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، قاتلهم ليكون

فالنبي صلى الله عليه وسلم، قاتل هؤلاء المشركين الذين لم يقروا بتوحيد العبادة بل استحل دماءهم وأموالهم وإن كانوا يقرون بأن الله وحده هو الخالق لأنهم لم يعبدوه ولم يخلصوا له العبادة.

- (٣) الإخلاص لله معناه: «أن يقصد المرء بعبادته التقرب إلى الله سبحانه وتعالى والوصول إلى دار كرامته».
- (٤) يعني أن هذه الأصنام التي يدعونها من دون الله لا تستجيب لهم بشيء كما قال تعالى: ﴿وَمِن أَصَلَ مَن يَدَعُوا مِن دُونَ الله مِن لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداءً وكانوا بعبادتهم كافرين﴾ (٢)
  - (٥) قوله: (وتحققت) معطوف على قوله فإذا تحققت.

<sup>(</sup>١) هذه معطوفة على قوله «فإذا تحققت».

<sup>(</sup>٢) أي الشرك في العبادة حيث كانوا يعبدون غير الله معه وليس المراد الشرك في الربوبية؛ لأن المشركين الذين بعث فيهم النبي، صلى الله عليه وسلم كانوا يؤمنون بأن الله وحده هو الرب وأنه مجيب دعوة المضطرين وأنه هو الذي يكشف السوء إلى غير ذلك مما ذكر الله عنهم من إقرارهم بربوبية الله ـ عز وجل ـ وحده.

<sup>(</sup>١) الرعد / آية ١٤. (٢) سورة الأحقاف / آية ٥.

## الدعاء كله لله(١) ، والذبح كله لله(١) ،

## (١) الدعاء على نوعين:

الأول: دعاء عبادة بأن يتعبد للمدعو طلبًا لثوابه وخوفًا من عقابه، وهذا لا يصح لغير الله وصرفه لغير الله شرك أكبر مخرج عن الملة، وعليه يقع الوعيد في قوله تعالى: ﴿إِن المذين يستكبرون عن عبادي سيدخلون جهنم داخرين ﴾.

النوع الثاني: دعاء المسألة وهو دعاء الطلب أي طلب الحاجات وينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: دعاء الله سبحانه وتعالى بها لا يقدر عليه إلا هو وهو عبادة لله تعالى لأنه يتضمن الافتقار إلى الله تعالى واللجوء إليه، واعتقاد أنه قادر كريم واسع الفضل والرحمة، فمن دعا غير الله وجل - بشيء لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك كافر سواءً كان المدعو حيًا أو ميتًا.

القسم الثاني: دعاء الحي بها يقدر عليه مثل يا فلان اسقني فلا شيء فيه.

القسم الثالث: دعاء الميت أو الغائب بمثل هذا فإنه شرك لأن الميت أو الغائب لا يمكن أن يقوم بمثل هذا فدعاؤه إياه يدل على أنه يعتقد أن له تصرفًا في الكون فيكون بذلك مشركًا.

(٢) الذبح: «إزهاق الروح بإراقة الدم على وجه مخصوص».

ويقع على وجوه:

الأول: أن يقصد به تعظيم المذبوح له والتذلل له والتقرب إليه فهذا عبادة لا يكون إلا لله تعالى على الوجه الذي شرعه الله تعالى،

## والنذر كله لله (١) ، والاستغاثة كلها بالله (٢) .....

وصرفه لغير الله شرك أكبر لقوله تعالى: ﴿قُلُ إِنْ صَلَاتِي وَنُسَكِي وَصِرَفُهُ لِغُولِ إِنْ صَلَاتِي وَنُسَكِي وَحُمَاتِي لللهِ وَمُعَاتِي لللهُ رَبِ العالمين لا شريك له ﴾ (١)

الثاني: أن يقصد به إكرام الضيف، أو وليمة لعرس ونحو ذلك فهذا مأمور به إما وجوبًا أو استحبابًا لقوله صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه» وقوله لعبد الرحمن بن عوف حين تزوج «أولم ولو بشاة». (٢)

الثالث: أن يقصد به التمتع بالأكل أو الاتجار به ونحو ذلك فهذا من قسم المباح فالأصل فيه الإباحة لقوله تعالى: ﴿أُولُم يروا أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مما عملت أيدينا أنعامًا فهم لها مالكون وذللناها لهم فمنها ركوبهم ومنها يأكلون وقد يكون مطلوبًا أو منهيًا عنه حسبها يكون وسيلة له.

- (۱) النذر يطلق على العبادات المفروضة عمومًا، ويطلق على النذر الخاص وهـو إلـزام الإنسان نفسه بشيء لله عز وجل. والمراد به هنا الأول فالعبادات كلها لله تعالى لقوله تعالى: ﴿وقضىٰ ربك أن لا تعبدوا إلا إياه﴾(٤)
  - (٢) الاستغاثة: طلب الغوث والإنقاذ من الشدة والهلاك.

وهو أقسام:

الأول: الاستغاثة بالله عز وجل وهذا من أفضل الأعمال وأكملها وهو دأب الرسل عليهم الصلاة والسلام وأتباعهم ودليله قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم فَاسْتَجَابُ لَكُم أَنِي مُدَّكُم بِأَلْفُ مِنَ المُلائكة مرد فين ﴾ (°)

سورة الانعام / ١٦٢.

 <sup>(</sup>۲) البخاري / الأدب / باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، ومسلم / كتاب الإيمان / باب
 الحث على إكرام الجار والضيف .
 (٣) أخرجه البخاري / كتاب البيوع .

<sup>(</sup>٤) الإسراء/ آية ٢٣. ١٥١ الأنفال/ آية ٩

وجميع أنواع العبادات كلها لله. وعرفت(١) أن إقرارهم بتوحيد الربوبية لم يدخلهم في الإسلام، وأن قصدهم الملائكة، أو الأنبياء، أو الأولياء يريدون شفاعتهم والتقرب إلى الله بذلك هو الذي أحل دماءهم وأموالهم، عرفت حينئذٍ التوحيد الذي دعت إليه الرسل وأبى عن الإقرار به المشركون(١).

الثاني: الاستغاثة بالأموات أو بالأحياء غير الحاضرين القادرين على الإغاثة فهذا شرك، لأنه لا يفعله إلا من يعتقد أن لهؤلاء تصرفًا خفيًا في الكون فيجعل لهم حظًا من الربوبية، قال الله تعالى: ﴿أَمَّن يَجِيبِ المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض أإلنه مع الله قليلًا ما تذكرون ﴾ (١)

الشالث: الاستغاثة بالأحياء العالمين القادرين على الإغاثة فهذا جائز كالاستعانة بهم، قال الله تعالى في قصة موسى عليه السلام: ﴿فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه ﴾ (١)

الرابع: الاستغاثة بحي غير قادر من غير أن يعتقد أن له قوة خفية مثل أن يستغيث بمشلول على دفع عدو صائل. فهذا لغو وسخرية بالمستغاث به فيمنع لهذه العلة ولعلة أخرى وهي أنه ربها اغتر بذلك غيره فتوهم أن لهذا المستغاث به وهو عاجز أن له قوة خفية ينقذ بها من الشدة.

- (۱) قوله (وعرفت) معطوف على (تحققت) الأولى. وقوله (عرفت) جواب (فإذا تحققت) وما عطف عليها.
- (٢) قرر المؤلف \_ رحمه الله \_ أن التوحيد الذي جاءت به الرسل من الله هو توحيد الألوهية لأن هؤلاء المشركين الذين بعث فيهم رسول الله ، صلى \_

سورة النمل/ آية ٦٢.
 القصص/ آية ١٥.

وهذا التوحيد هو معنى قولك: «لا إله إلا الله»(١) فإن الإله عندهم هو الذي يقصد لأجل هذه الأمور سواءً كان ملكًا، أو نبياً، أو وليًا، أو شجرة، أو قبراً، أو جنيًا لم يريدوا أن الإله هو الخالق الرازق المدبر فإنهم يعلمون أن ذلك لله وحده كما قدمت لك، وإنما يعنون

الله عليه وسلم، كانوا يقرون بتوحيد الربوبية ومع هذا استباح النبي، صلى الله عليه وسلم، دماءهم وأموالهم على أنهم يعبدون الملائكة وغيرهم مما يعبدونهم من الأولياء والصالحين يريدون بذلك أن يقربوهم إلى الله وهي كها قال تعالى: ﴿والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى ﴾ فهم مقرون بأن الله هو المقصود ولكنهم يقصدون الملائكة وغيرهم ليقربوهم إلى الله ومع ذلك لم يدخلهم في التوحيد.

(۱) قوله: «وهذا التوحيد هو معنى قولك لا إله إلا الله» أي أن التوحيد الذي دعا إليه النبي، صلى الله عليه وعلى آله وسلم هو معنى (لا إله إلا الله) أي: لا معبود حق إلا الله ـ عز وجل ـ فهم يعلمون أن معناها لا معبود حق إلا الله عز وجل، وليس معناه لا خالق، أو لا رازق، أو لا مدبر إلا الله، أو لا قادر على الاختراع إلا الله كما يقوله كثير من المتكلمين فإن هذا المعنى لا ينكره المشركون ولا يردونه، وإنها يردون معنى «لا إله إلا الله» أي لا معبود حق إلا الله كما قال تعالى عنهم: ﴿أجعل الآلهة إلها واحدًا إن هذا الشيء يراد ما عجاب وأنطلق الملأ منهم أن امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختلاق». ص آية: ٥.

بالإله ما يعني المشركون في زماننا بلفظ (السيد) فأتاهم النبي، صلى الله عليه وسلم، يدعوهم إلى كلمة التوحيد وهي «لا إله إلا الله» (١).

والمراد من هذه الكلمة معناها لا مجرد لفظها(۱) والكفار الجهال يعلمون أن مراد النبي، صلى الله عليه وسلم، بهذه الكلمة هو إفراد الله تعالى بالتعلق به، والكفر بها يعبد من دون الله والبراءة منه فإنه لما قال لهم قولوا: «لا إله إلا الله» قالوا: «أجعل الآلهة إلهًا واحدًا إن هذا لشيء عجاب (۱) (۱)

فإذا عرفت أن جهال الكفار يعرفون ذلك (٤) فالعجب عمن يدعي الإسلام وهو لا يعرف من تفسير هذه الكلمة ما عرفه جهال الكفار (٩)

<sup>(</sup>۱) يريد رحمه الله بيان أن المشركين لا يريدون بقول لا إله إلا الله أي لا مدبر ولا خالق إلا الله، لأنهم يعرفون أن ذلك حق وإنها ينكرون معناها لا معبود حق إلا الله، وهذا الذي بدأ به المؤلف وأعاد إنها قاله للتأكيد والرد على من يقول: إننا لا نعبد الملائكة أو غيرهم إلا من أجل أن يقربونا إلى الله زلفى، ولسنا نعتقد أنهم يخلقون أو يرزقون.

<sup>(</sup>٢) قوله: «من هذه الكلمة» أي قول: (لا إله إلا الله).

<sup>(</sup>٣) هذه الجملة كالتي قبلها يبين فيها ـ رحمه الله ـ أن معنى لا إله إلا الله لا معبود حق إلا الله، وأن المشركين قد فهموا هذا منها، وعلموا أنه ليس المراد بها مجرد لفظها، وأن المراد بها لا معبود حق إلا الله، ولهذا أنكروه مع أنهم لا ينكرون أن الله وحده هو الخالق الرازق.

<sup>(</sup>٤) أي يعرفون أن معنى لا إله إلا الله، لا معبود حق إلا الله.

 <sup>(</sup>٥) يريد المؤلف ـ رحمه الله ـ أن يبين أن من الناس من يدعي الإسلام ولا \_

<sup>(</sup>١) سورة ص/ آية ٥.

بل يظن أن ذلك هو التلفظ بحروفها من غير اعتقاد القلب لشيء من المعاني، والحاذق منهم يظن أن معناها «لا يخلق ولا يرزق ولا يدبر الأمر إلا الله» فلا خير في رجل جهال الكفار أعلم منه بمعنى «لا إله إلا الله».

إذا عرفت ما ذكرت لك معرفة قلب(١)، وعرفت الشرك بالله الذي قال الله فيه: ﴿إِنَ الله لا يغفر أَن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن

يعرفون معنى كلمة «لا إله إلا الله» حيث يظنون أن المقصود هو التلفظ بحروفها دون معرفة معناها واعتقاده.

ومن الناس من يظن أن المراد بها توحيد الربوبية أي لا خالق إلا الله، ولا رازق إلا الله.

ومن الناس من يفسرها بأن المراد بها «إخراج اليقين الصادق عن ذات الأشياء، وإدخال اليقين الصادق على ذات الله» وهذا التفسير باطل لم يعرفه السلف الصالح، وليس المراد به أن تتيقن بالله \_ عز وجل \_ وتخرج اليقين من غيره لأن هذا لا يمكن فإن اليقين ثابت في غير الله ﴿لـترون الجحيم ثم لترونها عين اليقين وتيقن الأشياء الواقعة الحسية المعلومة لا ينافى التوحيد.

ومن الناس من يفسرها بأنه «لا معبود إلا الله» وهذا التعريف لا يصح على ظاهره لأن هناك أشياء عبدت من دون الله ـ عز وجل .

فيكون هؤلاء أجهل من الجهال الذين بعث فيهم رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فإنهم كانوا يعرفون من معناها ما لا يعرفه هؤلاء.

(١) أي عرفت معنى لا إله إلا الله الحقيقي وأن معناها «لا معبود حق إلا الله».

يشاء (١) وعرفت دين الله الذي أرسل به الرسل من أولهم إلى آخرهم الذي لا يقبل الله من أحدٍ دينًا سواه (١) وعرفت ما أصبح غالب الناس فيه من الجهل بهذا (٣).

(١) اختلف أهل العلم ـ رحمهم الله تعالى ـ في هذه الآية هل تشمل كل الشرك أم أنها خاصة بالشرك الأكبر:

فمنهم من قال: تشمل كل شرك ولو كان أصغر كالحلف بغير الله فإن الله لا يغفره.

ومنهم من قال: إنها خاصة بالشرك الأكبر فهو الذي لا يغفره الله.

وشيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ اختلف كلامه فمرة قال بالقول الأول، ومرة قال بالقول الثاني.

وعلى كل حال يجب الحذر من الشرك مطلقًا، لأن العموم يحتمل أن يكون داخلًا فيه الأصغر لأن قوله: ﴿أَنْ يَشْرِكُ بِهُ ﴿أَنْ وَمَا بِعَدُهَا فِي تَأْوِيلُ مَصِدْر تَقْدِيرِه ﴿إِشْرَاكًا بِهِ﴾ فهو نكرة في سياق النفي فتفيد العموم.

- (٢) وهو عبادة الله وحده كما قال تعالى: ﴿وَمَا أُرْسَلْنَا مَنْ مِنْ قَبِلُكُ رُسُولَ إِلَّا نُوحِي اليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون﴾. وهذا هو الإسلام الذي قال الله فيه: ﴿وَمِن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه﴾.
- (٣) أي بمعنى هذه الكلمة مما تقدم ذكره عند قول المؤلف رحمه الله «فالعجب ممن يدعي الإسلام وهو لا يعرف من تفسير هذه الكلمة..» إلخ.

أفادك(١) فائدتين(٢): الأولى الفرح بفضل الله ورحمته كما قال الله تعالى: ﴿قُلْ بَفْضُلُ الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون﴾ وأفادك أيضًا الخوف العظيم(٣).

(١) قوله (أفادك) جواب قوله: «إذا عرفت ما ذكرت لك..» إلخ.

(٢) يحصل ذلك من وجهين:

الـوجـه الأول: أن الله تعالى فتح عليك حتى عرفت المعنى الصحيح لهذه الكلمة العظيمة «لا إله إلا الله». وهذا فضل عظيم من الله ورحمة، والفرح بمثل هذا مما أمر الله به ودليله ما ذكره المؤلف رحمه الله: ﴿قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون﴾ وفرح العبد بها أنعم الله عليه من العلم والعبادة من الأمور المحمودة كها جاء في الحديث: «للصائم فرحتان: فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه» (!)

(٣) أي من أن نقع في مثل ما وقع فيه هؤلاء من الجهل بمعناها والخطر العظيم في ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخـاري / كتاب الصوم / باب هل يقول إني صائم إذا شتم ، ومسلم/ كتاب الصيام / باب فضل الصيام .

فإنك إذا عرفت أن الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه وقد يقولها وهو جاهل فلا يعذر بالجهل(١).

(١) تعليقنا على هذه الجملة من كلام المؤلف رحمه الله:

أولاً: لا أظن الشيخ رحمه الله لا يرى العذر بالجهل اللهم إلا أن يكون منه تفريط بترك التعلم مثل أن يسمع بالحق فلا يلتفت إليه ولا يتعلم، فهذا لا يعذر بالجهل وإنها لا أظن ذلك من الشيخ لأن له كلامًا آخر يدل على العذر بالجهل فقد سئل \_ رحمه الله تعالى \_ عها يكفر الرجل به؟ فأجاب:

أركان الإسلام الخمسة، أولها الشهادتان، ثم الأركان الأربعة؛ فالأربعة إذا أقربها، وتركها تهاونًا، فنحن وإن قاتلناه على فعلها، فلا نكفره بتركها؛ والعلماء اختلفوا في كفر التارك لها كسلاً من غير جحود؛ ولا نكفر إلا ما أجمع عليه العلماء كلهم، وهو: الشهادتان.

وأيضًا: نكفره بعد التعريف إذا عرف وأنكر، فنقول: أعداؤنا معنا على أنواع.

النوع الأول: من عرف أن التوحيد دين الله ورسوله، الذي أظهرناه للناس؛ وأقر أيضًا أن هذه الاعتقادات في الحجر، والشجر، والبشر، الذي هو دين غالب الناس: أنه الشرك بالله، الذي بعث الله رسوله على ينهى عنه، ويقاتل أهله، ليكون الدين كله لله، ومع ذلك لم يلتفت إلى التوحيد، ولا تعلمه، ولا دخل فيه، ولا ترك الشرك، فهو كافر، نقاتله بكفره، لأنه عرف دين الرسول، فلم يتبعه، وعرف الشرك فلم يتركه، مع أنه لا يبغض دين الرسول، ولا من دخل فيه، ولا يزينه للناس.

النوع الثاني: من عرف ذلك، ولكنه تبين في سب دين الرسول، مع ادعائه أنه عامل به، وتبين في مدح من عبد يوسف، والأشقر، ومن عبد أبا علي، والخضر من أهل الكويت، وفضلهم على من وحد الله، وترك الشرك، فهذا أعظم من الأول، وفيه قوله تعالى: ﴿فلها جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين اسورة البقرة، الآية: ٨٩] وهو ممن قال الله فيه: ﴿وإن نكثوا أيهانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أئمة الكفر إنهم لا أيهان لهم لعلهم ينتهون اسورة التوبة، الآية: ١٤].

النوع الثالث: من عرف التوحيد، وأحبه، واتبعه، وعرف الشرك، وتركه، ولكن يكره من دخل في التوحيد، ويحب من بقي على الشرك، فهذا أيضًا كافر، فيه قوله تعالى: ﴿ ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل الله فأحبط أعمالهم ﴾ [سورة عمد، الآية: ٩].

النوع الرابع: من سلم من هذا كله، ولكن أهل بلده يصرحون بعداوة أهل التوحيد، واتباع أهل الشرك، وساعين في قتالهم، ويتعذر بأن ترك وطنه يشق عليه، فيقاتل أهل التوحيد مع أهل بلده، ويجاهد بهاله، ونفسه، فهذا أيضًا كافر؛ فإنهم لو يأمرونه بترك صوم رمضان، ولا يمكنه الصيام إلا بفراقهم فعل؛ ولو يأمرونه بتزوج امرأة أبيه ولا يمكنه ذلك إلا بفراقهم فعل؛ وموافقتهم على الجهاد معهم بنفسه وماله، مع أنهم يريدون بذلك قطع دين الله ورسوله أكبر من ذلك بكثير، كثير؛ فهذا أيضًا كافر، وهو ممن قال الله فيهم: ﴿ستجدون =

آخرين يريدون أن يأمنوكم ويأمنوا قومهم ﴾ إلى قوله : ﴿سلطانًا مبينًا ﴾ [سورة النساء، الآية: ٩١] فهذا الذي نقول.

وأما الكذب والبهتان فمثل قولهم: إنا نكفر بالعموم، ونوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه، وإنا نكفر من لم يكفر، ومن لم يقاتل، ومثل هذا وأضعاف أضعافه؛ فكل هذا من الكذب والبهتان، الذي يصدون به الناس عن دين الله ورسوله.

وإذا كنا لا نكفر من عبد الصنم، الذي على عبدالقادر، والصنم الذي على عبدالقادر، والصنم الذي على قبر أحمد البدوي، وأمثالها، لأجل جهلهم، وعدم من ينبههم، فكيف نكفر من لم يشرك بالله إذا لم يهاجر إلينا، أو لم يكفر ويقاتل؟! ﴿سبحانك هذا بهتان عظيم﴾ [سورة النور، الآية: ١٦].

بل نكفر تلك الأنواع الأربعة، لأجل محادثهم لله ورسوله، فرحم الله امرءًا نظر نفسه، وعرف أنه ملاق الله، الذي عنده الجنة والنار؛ وصلى الله على محمد وآله، وصحبه، وسلم.

## (\*) تتمــة:

الاختلاف في مسألة العذر بالجهل كغيره من الاختلافات الفقهية الاجتهادية، وربيا يكون اختلافًا لفظيًّا في بعض الأحيان من أجل تطبيق الحكم على الشخص المعين، أي أن الجميع يتفقون على أن هذا القول كفر، أو هذا الترك كفر، ولكن هل يصدق الحكم على هذا الشخص المعين لقيام المقتضى في حقه وانتفاء المانع أو لا ينطبق لفوات بعض المقتضيات، أو وجود بعض الموانع. وذلك أن الجهل بالمكفّر على نوعين:

الأول: أن يكون من شخص يدين بغير الإسلام أو لا يدين بشيء ولم يكن يخطر بباله أن دينًا يخالف ما هو عليه فهذا تجري عليه أحكام النظاهر في الدنيا، وأما في الآخرة فأمره إلى الله ـ تعالى ـ والقول الراجح أنه يمتحن في الآخرة بها يشاء الله ـ عز وجل ـ والله أعلم بها كانوا عاملين، لكننا نعلم أنه لن يدخل النار إلا بذنب لقوله ـ تعالى : ﴿ ولا يظلم ربك أحدًا ﴾ .(1)

وإنها قلنا تجري عليه أحكام الظاهر في الدنيا وهي أحكام الكفر؛ لأنه لا يدين بالإسلام فلا يمكن أن يعطى حكمه، وإنها قلنا بأن الراجح أنه يمتحن في الآخرة لأنه جاء في ذلك آثار كثيرة ذكرها ابن القيم ـ رحمه الله تعالى ـ في كتابه: «طريق الهجرتين» عند كلامه على المذهب الثامن في أطفال المشركين تحت الكلام على الطبقة الرابعة عشرة.

النوع الثاني: أن يكون من شخص يدين بالإسلام ولكنه عاش على هذا المكفّر ولم يكن يخطر بباله أنه مخالف للإسلام، ولا نبهه أحد على ذلك فهذا تجرى عليه أحكام الإسلام ظاهرًا، أما في الآخرة فأمره إلى الله ـ عز وجل . وقد دل على ذلك الكتاب، والسنة، وأقوال أهل العلم:

فمن أدلة الكتاب: قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَنَا مَعَذَبِينَ حَتَى نَبَعَثُ رَسُولًا ﴾ . وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ رَبِكَ مَهَلَكُ القرى حَتَى يَبَعَثُ فِي أَمَهَا رَسُولًا يَتُلُو عَلَيْهُم آياتنا وما كنا مَهَلَكِي القرى إلا وأهلها ظالمون ﴾ . وقوله: ﴿ رَسُلًا مَبْشُرِينَ وَمَنْذُرِينَ لئلا يكونَ للناسَ عَلَى الله حَجَّة بعد =

<sup>(</sup>١) الكهف/ آية ٤٩.

الرسل ، وقوله: ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم فيضل الله من يشاء ويهدي من يشاء . وقوله: ﴿وما كان الله ليضل قومًا بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون ». وقوله: ﴿وهذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لعلكم ترحمون أن تقولوا إنها أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا وإن كنا عن دراستهم لغافلين أو تقولوا لو أنا أنزل علينا الكتاب لكنا أهدى منهم فقد جاءكم بينة من ربكم وهدى ورحمة ﴾ إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن الحجة لا تقوم إلا بعد العلم والبيان.

وأما السنة: ففي صحيح مسلم ١ /١٣٤ عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي ، صلى الله عليه وسلم ، قال: «والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يعني أمة الدعوة - يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار».

وأما كلام أهل العلم: فقال في المغني ١٣١/٨ «فإن كان ممن لا يعرف الوجوب كحديث الإسلام، والناشىء بغير دار الإسلام، أو بادية بعيدة عن الأمصار وأهل العلم لم يحكم بكفره». وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوي ٢٢٩/٣ مجموع ابن قاسم: «إني دائمًا ومن جالسني يعلم ذلك مني - من أعظم الناس نهيًا عن أن ينسب معين إلى تكفير، وتفسيق، ومعصية إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافرًا تارة، وفاسقًا أخرى، وعاصيًا أخرى، وأني أقرر أن الله - تعالى - قد غفر لهذه الأمة خطأها، وفالك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية، والمسائل العملية، وما زال

السلف يتنازعون في كثير من هذه المسائل، ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بكفر، ولا بفسق، ولا بمعصية \_ إلى أن قال \_ وكنت أبين أن ما نقل عن السلف والأئمة من إطلاق القول بتكفير من يقول كذا وكذا فهو أيضًا حق، لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين \_ إلى أن قال ـ والتكفير هو من الوعيد فإنه وإن كان القول تكذيبًا لما قاله الرسول، صلى الله عليه وسلم، لكن الرجل قد يكون حديث عهد بإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، ومثل هذا لا يكفر بجحد ما يجحده حتى تقوم عليه الحجة، وقد يكون الرجل لم يسمع تلك النصوص أو سمعها ولم تثبت عنده، أو عارضها عنده معارض آخر أوجب تأويلها وإن كان مخطئًا» ١. هـ. وقال شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب ١/٩٥ من الدرر السنية: «وأما التكفير فأنا أكفر من عرف دين الرسول، ثم بعدما عرفه سبه، ونهى الناس عنه، وعادى من فعله فهذا هو الذي أكفره». وفي ص٦٦ «وأما الكذب والبهتان فقولهم إنا نكفر بالعموم ونوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه، فكل هذا من الكذب والبهتان الذي يصدون به الناس عن دين الله ورسوله، وإذا كنا لا نكفر من عبد الصنم الذي على عبدالقادر، والصنم الذي على أحمد البدوي وأمثالها لأجل جهلهم، وعدم من ينبههم، فكيف نكفر من لم يشرك بالله إذا لم يهاجر إلينا أولم يكفر ويقاتل» ا. هـ.

وإذا كان هذا مقتضى نصوص الكتاب، والسنة، وكلام أهل العلم فهو مقتضى حكمة الله \_ تعالى \_ ولطفه، ورأفته، فلن يعذب =

أحدًا حتى يعذر إليه، والعقول لا تستقل بمعرفة ما يجب لله ـ تعالى ـ من الحقوق، ولو كانت تستقل بذلك لم تتوقف الحجة على إرسال الرسل.

فالأصل فيمن ينتسب للإسلام بقاء إسلامه حتى يتحقق زوال ذلك عنه بمقتضى الدليل الشرعي، ولا يجوز التساهل في تكفيره لأن في ذلك محذورين عظيمين:

أحدهما: افتراء الكذب على الله ـ تعالى ـ في الحكم، وعلى المحكوم عليه في الوصف الذي نبزه به.

أما الأول فواضح حيث حكم بالكفر على من لم يكفره الله ـ تعالى ـ فهو كمن حرم ما أحل الله؛ لأن الحكم بالتكفير أو عدمه إلى الله وحده كالحكم بالتحريم أو عدمه.

وأما الثاني فلأنه وصف المسلم بوصف مضاد، فقال: إنه كافر، مع أنه برىء من ذلك، وحري به أن يعود وصف الكفر عليه لما ثبت في صحيح مسلم عن عبدالله بن عمر - رضي الله عنها - أن النبي، صلى الله عليه وسلم، قال: «إذا كفر الرجل أخاه فقد باء بها أحدهما». وفي رواية: «إن كان كها قال وإلا رجعت عليه». وله من حديث أبي ذر رضي الله عنه - أن النبي، صلى الله عليه وسلم، قال: «ومن دعا رجلاً بالكفر، أو قال عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه». يعني رجع عليه. وقوله في حديث ابن عمر: «إن كان كها قال» يعني في حكم الله عليه - وكذلك قوله في حديث أبي ذر: «وليس كذلك» يعني في حكم الله - تعالى - وكذلك قوله في حديث أبي ذر: «وليس كذلك» يعني في حكم الله - تعالى -

وهذا هو المحذور الثاني أعني عود وصف الكفر عليه إن كان أخوه بريئًا منه، وهو محذور عظيم يوشك أن يقع به؛ لأن الغالب أن من تسرع بوصف المسلم بالكفر كان معجبًا بعمله محتقرًا لغيره فيكون جامعًا بين الإعجاب بعمله الذي قد يؤدي إلى حبوطه، وبين الكبر الموجب لعذاب الله - تعالى - في النار كها جاء في الحديث الذي أخرجه أحمد وأبو داود عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «قال الله عز وجل الكبرياء ردائي، والعظمة إزاري، فمن نازعني واحدًا منها قذفته في النار» (١)

فالواجب قبل الحكم بالتكفير أن ينظر في أمرين:

الأمر الأول: دلالة الكتاب والسنة على أن هذا مكفّر لئلا يفتري على الله الكذب.

الشاني: انطباق الحكم على الشخص المعين بحيث تتم شروط التكفير في حقه، وتنتفي الموانع.

ومن أهم الشروط أن يكون عالمًا بمخالفته التي أوجبت كفره لقوله - تعالى - ﴿ومن يشاقق الرسول من بعدما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نُولِّه ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيرًا ﴾ [سورة النساء، الآية: ١١٥]. فاشترط للعقوبة بالنار أن تكون المشاقة للرسول من بعد أن يتبين الهدى له.

ولكن هل يشترط أن يكون عالمًا بها يترتب على مخالفته من كفر أو غيره أو يكفي أن يكون عالمًا بالمخالفة وإن كان جاهلًا بها يترتب عليها؟ الجواب: الثاني؛ أي أن مجرد علمه بالمخالفة كاف في الحكم بها

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد جـ ٢ ص ٣٧٦ ، وأبو داود / كتاب اللباس / باب ما جاء في الكبر ، وابن ماجه / كتاب الزهد / باب البراءة من الكبر .

تقتضيه لأن النبي، صلى الله عليه وسلم، أوجب الكفار على المجامع في نهار رمضان لعلمه بالمخالفة مع جهله بالكفارة؛ ولأن الزاني المحصن العالم بتحريم الزنى يرجم وإن كان جاهلًا بها يترتب على زناه، وربها لو كان عالًا ما زنى.

ومن الموانع من التكفير أن يكره على المكفّر لقوله تعالى : ﴿من كفر بالله من بعد إيهانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيهان ولكن من شرح بالكفر صدرًا فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم ﴾ [سورة النحل، الآية: ١٠٦].

ومن الموانع أن يغلق عليه فكره وقصده بحيث لا يدري ما يقول الشدة فرح، أو حزن، أو غضب، أو خوف ونحو ذلك. لقوله لشدة فرح، أو حزن، أو غضب، أو خوف ونحو ذلك. لقوله عملات على : ﴿وليس عليكم جناح فيها أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم وكان الله غفورًا رحيمًا﴾ [سورة الأحزاب، الآية: ٥]. وفي صحيح مسلم ٢١٠٤ عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - أن النبي، صلى الله عليه وسلم، قال: «لله أشد فرحًا بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينها هو كذلك إذا بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي، وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح».

ومن الموانع أيضًا أن يكون له شبهة تأويل في الكفر بحيث يظن أنه على حق؛ لأن هذا لم يعتمد الإثم والمخالفة فيكون داخلًا في \_

قوله تعالى : ﴿ وليس عليكم جناح فيها أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم ﴾ [سورة الأحزاب، الآية: ٥]. ولأن هذا غاية جهده فيكون داخلًا في قوله \_ تعالى : ﴿ لا يكلف الله نفسًا إلا وسعها ﴾ [سورة البقرة، الآية: ٢٨٦]. قال في المغنى ١٣١/٨: «وإن استحل قتل المعصومين وأخذ أموالهم بغير شبهة ولا تأويل فكذلك \_ يعني يكون كافرًا \_ وإن كان بتأويل كالخوارج فقد ذكرنا أن أكثر الفقهاء لم يحكموا بكفرهم مع استحلالهم دماء المسلمين وأموالهم، وفعلهم ذلك متقربين به إلى الله \_ تعالى \_ إلى أن قال: وقد عرف من مذهب الخوارج تكفير كثير من الصحابة ومن بعدهم واستحلال دمائهم، وأموالهم، واعتقادهم التقرب بقتلهم إلى ربهم، ومع هذا لم يحكم الفقهاء بكفرهم لتأويلهم، وكذلك يخرج في كل محرم استحل بتأويل مثل هذا». وفي فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية ٣٠/١٣ مجموع ابن القاسم: «وبدعة الخوارج إنها هي من سوء فهمهم للقرآن، لم يقصدوا معارضته، لكن فهموا منه ما لم يدل عليه ، فظنوا أنه يوجب تكفير أرباب الذنوب » وفي ص ٢١٠ منه «فإن الخوارج خالفوا السنة التي أمر القرآن باتباعها، وكفروا المؤمنين الذين أمر القرآن بموالاتهم. . وصاروا يتبعون المتشابه من القرآن فيتأولونه على غير تأويله من غير معرفة منهم بمعناه ولا رسوخ في العلم، ولا اتباع للسنة، ولا مراجعة لجماعة المسلمين الذين يفهمون القرآن». وقال أيضًا ٢٨/٢٨ من المجموع المذكور: «فإن الأئمة متفقون على ذم الخوارج وتضليلهم، وإنها تنازعوا في تكفيرهم على قولين مشهورين». لكنه ذكر في ٢١٧/٧ «أنه لم يكن في الصحابة =

من يكفرهم لا على بن أبي طالب ولا غيره، بل حكموا فيهم بحكمهم في المسلمين الظالمين المعتدين كما ذكرت الآثار عنهم بذلك في غير هذا الموضع». وفي ٥١٨/٢٨ «أن هذا هو المنصوص عن الأئمة كأحمد وغيره». وفي ٣٨٢/٣ قال: «والخوارج المارقون الذين أمر النبي، صلى الله عليه وسلم، بقتالهم قاتلهم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب أحد الخلفاء الراشدين، واتفق على قتالهم أئمة الدين من الصحابة، والتابعين، ومن بعدهم، ولم يكفرهم علي بن أبي طالب، وسعد بن أبي وقاص، وغيرهما من الصحابة، بل جعلوهم مسلمين مع قتالهم، ولم يقاتلهم على حتى سفكوا الدم الحرام، وأغاروا على أموال المسلمين فقاتلهم لدفع ظلمهم وبغيهم، لا لأنهم كفار. ولهذا لم يسب حريمهم، ولم يغنم أموالهم، وإذا كان هؤلاء الذين ثبت ضلالهم بالنص، والإجماع، لم يكفروا مع أمر الله ورسوله، صلى الله عليه وسلم، بقتالهم فكيف بالطوائف المختلفين الذين اشتبه عليهم الحق في مسائل غلط فيها من هو أعلم منهم، فلا يحل لأحد من هذه الطوائف أن يكفر الأخرى، ولا تستحل دمها ومالها، وإن كانت فيها بدعة محققة، فكيف إذا كانت المكفرة لها مبتدعة أيضًا، وقد تكون بدعة هؤلاء أغلظ، والغالب أنهم جميعًا جهال بحقائق ما يختلفون فيه». إلى أن قال: «وإذا كان المسلم متأولًا في القتال، أو التكفير لم يكفر بذلك». إلى أن قال في ص٢٨٨: «وقد اختلف العلماء في خطاب الله ورسوله هل يثبت حكمه في حق العبيد قبل البلاغ على ثلاثة أقوال في مذهب أحمد وغيره . . والصحيح ما دل عليه القرآن في =

وقد يقولها وهو يظن أنها تقربه إلى الله كها كان يظن المشركون خصوصًا إن ألهمك الله تعالى ما قص عن قوم موسى مع صلاحهم وعلمهم أنهم أتوه قائلين: ﴿اجعل لنا إلهاً كها لهم آلهة﴾ فحينئذ يعظم خوفك وحرصك على ما يخلصك من هذا وأمثاله(١).

قوله ـ تعالى : ﴿ وما كان معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ . وقوله : ﴿ رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد السرسل ﴾ . وفي الصحيحين عن النبي ، صلى الله عليه وسلم : «ما أحد أحب إليه العذر من الله ، من أجل ذلك أرسل الرسل مبشرين ومنذرين » . (1)

والحاصل أن الجاهل معذور بها يقوله أو يفعله مما يكون كفرًا، كها يكون معذورًا بها يقوله أو يفعله مما يكون فسقًا، وذلك بالأدلة من الكتاب والسنة، والاعتبار، وأقوال أهل العلم.

(۱) حينا حذر الشيخ ـ رحمه الله ـ من أمرين أحدهما خوف الإنسان على نفسه من أن يظن ما ظن هؤلاء في معنى التوحيد أنه هو إفراد الله تعالى بالخلق والرزق والتدبير بين ـ رحمه الله ـ أن الواجب على الإنسان أن يكون على خوف دائبًا، ثم يذكر حال القوم الذين قالوا لموسى: وألجعل لنا إلها كها لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون إن هؤلاء متبر ما هم فيه وباطل ما كانوا يعملون فبين لهم أن سؤالهم أن يجعل لهم آلهة كها كان هؤلاء لهم آلهة من الجهل فهذا يؤدي إلى خوف الإنسان على نفسه من أن يتيه في الضلالات والجهالات حيث يظن أن معنى «لا إله إلا الله» أي لا خالق ولا رازق ولا مدبر إلا الله ـ عز وجل ـ وهذا الذي قال الشيخ ـ رحمه الله ـ وحذر منه وقع فيه عامة المتكلمين الذي تكلموا =

<sup>(</sup>١) البخاري / كتاب التوحيد / باب قول النبي الله عنه ( لا شخص أغير من الله ) ، ومسلم / كتاب اللعان .

واعلم أنه سبحانه من حكمته لم يبعث نبيًا بهذا التوحيد إلا جعل له أعداءً كما قال الله تعالى: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدوًا شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورًا﴾(١).

في التوحيد حيث قالوا إن معنى «لا إله إلا الله» أي لا مخترع ولا قادر على الاختراع إلا الله ففسروا هذه الكلمة العظيمة بتفسير باطل لم يفهمه أحد من المسلمين، بل ولا غير المسلمين حتى المشركون الذين بعث فيهم رسول الله، صلى الله عليه وسلم، كانوا يعرفون معنى هذه الكلمة أكثر مما يعرفها هؤلاء المتكلمون.

(۱) نبه المؤلف - رحمه الله تعالى - في هذه الجملة على فائدة عظيمة حيث بين أن من حكمة الله - عز وجل - أنه لم يبعث نبيًا إلا جعل له أعداءً من الإنس والجن، وذلك أن وجود العدو يمحص الحق ويبينه فإنه كلما وجد المعارض قويت حجة الآخر، وهذا الذي جعله الله تعالى للأنبياء جعله أيضًا لأتباعهم فكل أتباع الأنبياء يحصل لهم مثل ما يحصل للأنبياء قال الله تعالى: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدوًا شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورًا ﴾ وقال: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدوًا من المجرمين وكفى بربك هاديًا ونصيرًا ﴾ فإن هؤلاء المجرمين يعتدون على الرسل وأتباعهم وعلى ما جاءوا به بأمرين:

الأول: التشكيك.

الثانى: العدوان.

أما التشكيك فقال الله تعالى في مقابلته **﴿وكفى بربك هاديًا ﴾** لمن أراد أن يضله أعداء الأنبياء.

وقد يكون لأعداء التوحيد علوم كثيرة وكتب وحجج كها قال الله تعالى: ﴿فلها جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بها عندهم من العلم﴾(١).

وأما العدوان فقال الله تعالى في مقابلته ﴿ونصيراً ﴾ لمن أراد أن يردعه أعداء الأنبياء.

فالله تعالى يهدي الرسل وأتباعهم وينصرهم على أعدائهم ولو كانوا من أقوى الأعداء، فعلينا أن لا نيأس لكثرة الأعداء وقوة من يقاوم الحق فإن الحق كما قال ابن القيم \_ رحمه الله:

الحق منصور وومتحن فلا تعجب فهذي سنة الرحمن فلا يجوز لنا أن نيأس بل علينا أن نطيل النفس وأن ننتظر وستكون العاقبة للمتقين، فالأمل دافع قوي للمضي في الدعوة والسعي في إنجاحها، كما أن اليأس سبب للفشل والتأخر في الدعوة.

(۱) يعني أن أعداء الرسل الذين يجادلونهم ويكذبونهم قد يكون عندهم علوم كثيرة وكتب وشبهات يسمونها «حججًا» يلبسون بها على الناس فيلبسون الحق بالباطل كها قال تعالى: ﴿فلها جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بها عندهم من العلم وحاق بهم ما كانوا به يستهزءون ، وهذا الفرح مذموم ؛ لأنه فرح بغير ما يرضي الله فيكون من الفرح المذموم .

وأشار المؤلف - رحمه الله تعالى - بهذه الجملة إلى أنه ينبغي أن نعرف ما عند هؤلاء من العلوم والشبهات من أجل أن نرد عليهم بسلاحهم وهذا من هدى النبي، صلى الله عليه وسلم، ولهذا لما بعث معاذًا إلى اليمن قال له: «إنك تأتي قومًا أهل كتاب» وذلك من أجل أن يستعد لهم ويعرف ما عندهم من الكتاب حتى يرد عليهم بها جاءوا به.

<sup>(</sup>١) أحمد جـ ٢ ص ٢٣٠ وابو داود (١٥٧٦).

إذا عرفت ذلك، وعرفت أن الطريق إلى الله لابد له من أعداء قاعدين عليه، أهل فصاحة وعلم وحجج، فالواجب عليك أن تتعلم من دين الله ما يصير لك سلاحًا تقاتل به هؤلاء الشياطين الذين قال إمامهم ومقدمهم لربك - عز وجل - ﴿ لأقعدن لهم صراطك المستقيم ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيانهم وعن شائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين ﴾ (١) (١)

(١) إذا عرفت هذا أي أن لهؤلاء الأعداء كتبًا وعلومًا وحججًا يلبسون بها، الحق بالباطل فعليك أن تستعد لهم، والاستعداد لهم يكون بأمرين:

أحدهما: ما أشار إليه المؤلف ـ رحمه الله ـ بأن يكون لديك من الحجج الشرعية والعقلية ما تدفع به حجج هؤلاء وباطلهم.

الثاني: أن تعرف ما عندهم من الباطل حتى ترد عليهم به، ولهذا قال شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ في كتابه درء تعارض النقل والعقل، قال: «إنه ما من إنسان يأتي بحجة يحتج بها على الباطل إلا كانت حجة عليه وليست حجة له».

وهذا الأمر كما قال رحمه الله فإن الحجة الصحيحة إذا احتج بها المبطل على باطله فإنها تكون حجة عليه وليست حجة له، فعلى من أراد أن يجادل هؤلاء يتأكد أن يلاحظ هذين الأمرين:

الأمر الأول: أن يفهم ما عندهم من العلم حتى يرد عليهم به. والأمر الثاني: أن يفهم الحجج الشرعية والعقلية التي يرد بها على هؤلاء.

<sup>(</sup>١)الأعراف/ آية ١٧.

ولكن إذا أقبلت على الله وأصغيت إلى حججه وبيناته فلا تخف ولا تحزن ﴿إن كيد الشيطان كان ضعيفًا ﴾(١) إ(١)

والعامي من الموحدين يغلب ألفًا من علماء هؤلاء المشركين كما قال تعالى: ﴿وَإِنْ جَنْدُنَا لِهُمُ الْعَالِبُونَ ﴾ [سورة الصافات، الآية ١٧٣]

(۱) يريد المؤلف - رحمه الله - أن يشجع من أقبل على الله تعالى وعرف الحق بأن لا يخاف من حجج أهل الباطل؛ لأنها حجج واهية وهي من كيد الشيطان وقد قال الله تعالى: ﴿إِنْ كيد الشيطان كان ضعيفًا﴾. وفي ذلك يقول القائل:

حجج تهافت كالزجاج تخالها حقًا وكلُّ كاسر ومكسور

(۲) قال الشيخ رحمه الله تعالى: والعامي من الموحدين يغلب ألفًا من علماء هؤلاء المشركين واستدل بقوله تعالى ﴿وإن جندنا لهم الغالبون﴾ العامي من الموحدين يعني من الذين يقرون بالتوحيد بأنواعه الثلاثة (الألوهية، والربوبية، والأسماء والصفات) يغلب ألفًا من علماء المشركين؛ لأن علماء هؤلاء المشركين يوحدون الله ـ عز وجل ـ توحيدًا ناقصًا حيث إنهم لا يوحدونه إلا بتوحيد الربوبية فقط، وهذا توحيد ناقص ليس هو توحيدًا في الحقيقة بدليل أن النبي، صلى الله عليه وسلم، قاتل المشركين الذين يوحدون الله هذا التوحيد، ولم ينفعهم هذا التوحيد ولم تعصم به دماؤهم وأموالهم، والعامي من الموحدين يقر بأنواع التوحيد الثلاثة:

توحيد الربوبية، والألوهية، والأسهاء والصفات، فيكون خيرًا من هؤلاء.

<sup>(</sup>١) النساء/ آية ٧٦.

وجند الله هم الغالبون بالحجة واللسان، كما أنهم هم الغالبون بالسيف والسنان(١).

(۱) أشار المؤلف ـ رحمه الله ـ إلى أن جند الله وهم عباده المؤمنون الذين ينصرون الله ورسوله يجاهدون الناس بأمرين:

الأول: الحجة والبيان وهذا بالنسبة للمنافقين الذين لا يظهرون عداوة المسلمين فهؤلاء يجاهدون بالحجة والبيان.

الثاني: من يجاهد بالسيف والسنان وهم المظهرون للعداوة وهم الكفار الخلص المعلنون بكفرهم وفي هذا والذي قبله يقول الله ـ عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِي جَاهِد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم جهنم وبئس المصير.

والجهاد بالحجة والبيان يكون للكفار الخلص المعلنين لكفرهم أولًا، ثم يجاهدون بالسيف والسنان ثانيًا، ولا يجاهدون بالسيف والسنان إلا بعد قيام الحجة عليهم.

والواجب على الأمة الإسلامية أن تقابل كل سلاح يصوب نحو الإسلام بها يناسبه، فالذين يحاربون الإسلام بالأفكار والأقوال يجب أن يبين بطلان ما هم عليه بالأدلة النظرية العقلية إضافة إلى الأدلة الشرعية، والذين يحاربون الإسلام من الناحية الاقتصادية يجب أن يدافعوا . بل أن يهاجموا إذا أمكن، بمثل ما يحاربون به الإسلام، والذين يحاربون الإسلام بالأسلحة يجب أن يقاوموا بها يناسب تلك الأسلحة.

وإنها الخوف على الموحد الذي يسلك الطريق وليس معه سلاح<sup>(۱)</sup>.

وقد منَّ الله تعالى علينا بكتابه الذي جعله: ﴿تبيانًا لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين﴾ (٢) [سورة النحل، الآية: ٨٩].

(۱) أي أن الخوف من أعداء الأنبياء إنها هو على الموحد الذي يسلك الطريق وليس معه سلاح؛ لأنه ليس له علم يتسلح به فيخشى أن يجادله أحد من هؤلاء المشركين فتضيع حجته فيهلك، فلابد أن يكون عند الإنسان علم يدفع به الشبهات ويفحم به الخصم؛ لأن المجادل يحتاج إلى أمرين:

الأول: إثبات دليل قوله.

الثاني: إبطال دليل خصمه.

ولا سبيل إلى ذلك إلا بمعرفة ما هو عليه من الحق، وما عليه خصمه من الباطل ليتمكن من دحض حجته.

(٢) منَّ الله علينا بكتابه العزيز الذي ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلف تنزيل من حكيم حميد ﴾ [سورة فصلت، الآية: ٤٢] وجعله سبحانه وتعالى تبيانًا أي مبينًا لكل شيء يحتاجه الناس في معاشهم ومعادهم ثم إن تبيان القرآن للأشياء ينقسم إلى قسمين:

الأول: أن يبين الشيء بعينه مثل قوله تبارك وتعالى: ﴿حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير﴾ [سورة المائدة، الآية:٣] وقوله تعالى: ﴿حرمت عليكم أمهاتكم وبناتكم وأخواتكم وعاتكم وخالاتكم وبنات الأخ وبنات الأخت وأمهاتكم التي أرضعنكم وأخواتكم من

الرضعة وأمهات نسآئكم وربائبكم الني في حجوركم من نسائكم الني دخلتم بهن فإن لم تكونوا وأخلتم بهن فلا جناح عليكم وحلئل أبنائكم الذين من أصلبكم وأن تجمعوا بين الأختين إلا ما قد سلف إن الله كان غفورًا رحيبًا \* والمحصنت من النسآء إلا ما ملكت أيهانكم كتاب الله عليكم وأحل لكم ما وراء ذالكم \*[سورة النساء، الآية: ٢٣].

فهذا يبين أننا نرجع في كل شيء إلى أهله الذين هم أهل الذكر به ولهذا يذكر أن بعض أهل العلم أتاه رجل من النصارى يريد الطعن في القرآن الكريم وكان في مطعم فقال له هذا النصراني: أين بيان كيف يصنع هذا الطعام؟ فدعا الرجل صاحب المطعم وقال له: صف لنا كيف تصنع هذا الطعام؟ فوصفه، فقال: هكذا جاء في القرآن. فتعجب النصراني. وقال: كيف ذلك؟ فقال: إن الله عز وجل فتعجب النصراني. وقال الذكر إن كنتم لا تعلمون فبين لنا مفتاح يقول: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون فبين لنا مفتاح العلم بالأشياء بأن نسأل أهل الذكر بها أي أهل العلم به، وهذا من بيان القرآن بلا شك فالإحالة على من يحصل بهم العلم هي فتح للعلم.

فلا يأتي صاحب باطل بحجة إلا وفي القرآن ما ينقضها ويبين بطلانها، كما قال تعالى: ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً ﴾(١) [سورة الفرقان، الآبة: ٣٣].

قال بعض المفسرين هذه الآية عامة في كل حجة يأتي بها أهل الباطل إلى يوم القيامة، وأنا أذكر لك أشياء مما ذكر الله في كتابه جوابًا لكلام احتج به المشركون في زماننا علينا (٢).

- (۱) لا يأتي مبطل بحجة على باطله إلا وفي القرآن ما يبين هذه الحجة الباطلة، بل إن كل صاحب باطل استدل لباطله بدليل صحيح من الكتاب والسنة فهذا الدليل يكون دليلاً عليه كها ذكر شيخ الإسلام رحمه الله تعالى \_ في مقدمة كتابه درء تعارض النقل والعقل أنه ما من صاحب بدعة وباطل يحتج لباطله بشيء من الكتاب أو من السنة الصحيحة إلا كان ذلك الدليل دليلاً عليه وليس دليلاً له.
- (٢) قال المؤلف رحمه الله مستدلًا على أن الرجل الموحد ستكون له حجة أبلغ وأبين من حجة غير الموحد مهما بلغ من الفصاحة والبيان كما قال تعالى: ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً ﴾ أى لا يأتونك بمثل يجادلونك به ويلبسون الحق بالباطل إلا جئناك بالحق بأحسن تفسيراً ولهذا تجد في القرآن كثيراً ما يجيب الله تعالى عن أسئلة هؤلاء المشركين وغيرهم ليبين ـ عز وجل ـ للناس الحق، وسيكون الحق بينًا لكل أحد.

ولكن هاهنا أمر يجب التفطن له وهو: أنه لا ينبغي للإنسان أن =

فنقول: جواب أهل الباطل من طريقين: مجمل، ومفصل، أما المجمل: فهو الأمر العظيم والفائدة الكبيرة لمن عقلها وذلك قوله تعالى: ﴿هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله ﴿(١) [سورة آل عمران، الآبة: ٧].

يدخل في مجادلة أحد إلا بعد أن يعرف حجته ويكون مستعدًا لدحرها والجواب عنها، لأنه إذا دخل في غير معرفة صارت العاقبة عليه، إلا أن يشاء الله كها أن الإنسان لا يدخل في ميدان المعركة مع العدو إلا بسلاح وشجاعة، ثم ذكر المؤلف رحمه الله أنه سيذكر في كتابه هذا كل حجة أتى بها المشركون ليحتجوا بها على شيخ الإسلام - رحمه الله ويكشف هذه الشبهات لأنها في الحقيقة ليست حججًا، ولكنها تشبيه وتلبيس.

(۱) بين رحمه الله تعالى أنه سيجيب على هذه الشبهات بجوابين: أحدهما: مجمل عام صالح لكل شبهة.

الثاني: مفصل، وهكذا ينبغي لأهل العلم في باب المناظرة والمجادلة أن يأتوا بجواب مجمل حتى يشمل ما يحتمل أن يورده الملبسون المشبهون ويأتي بجواب مفصل لكل مسألة بعينها قال الله تعالى: «كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير» [سورة مود، آية: ١] فذكر في الجواب المجمل رحمه الله: أن هؤلاء الذين يتبعون المتشابه هم الذين في قلوبهم زيغ كما صح ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: «هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات

وقد صح (۱) عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا رأيتم الذين يتبعون ماتشابه منه فأولئك الذين سمى الله فاحذر وهم».

مثال ذلك: إذا قال لك بعض المشركين: ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يجزنون ﴾ ، وأن الشفاعة حق ، وأن الأنبياء لهم جاه عند الله ، أو ذكر كلامًا للنبي ، صلى الله عليه وسلم ، يستدل به على شيء من باطله ، وأنت لا تفهم معنى الكلام الذي ذكره ، فجاوبه بقولك: إن الله ذكر في كتابه أن الذين في قلوبهم زيغ يتركون المحكم ويتبعون المتشابه .

عكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلويهم زيغ فيتبعون . . . ﴾ [سورة آل عمران، آية : ٧]

ولهذا تجد أهل الزيغ والعياذ بالله يأتون بالآيات المتشابهات ليلبسوا بها على باطلهم فيقولون مشلًا قال الله تعالى كذا وقال في موضع آخر كذا؟ فيكف يكون وهذا مثل ما حصل لنافع ابن الأزرق مع ابن عباس رضي الله عنها في مناظرته التي ذكرها السيوطي في الإتقان وربها يكون غيره ذكرها وهي مفيدة ننقلها لتعرف كيف لبس أهل الباطل الحق.

(۱) قال الشيخ ـ رحمه الله ـ وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه. فأولئك الذين سمى الله فاحذروهم» استدل المؤلف ـ رحمه الله ـ بهذا الحديث على أن الرجل الذي يتبع المتشابه من القرآن أو من السنة وصار يلبس به على باطله فهؤلاء هم الذين سماهم الله ووصفهم بقوله: ﴿فأما الذين في قلوبهم زيغ ﴾ الآية ثم أمر النبي ، صلى الله عليه وسلم ، بالحذر منهم قلوبهم زيغ ﴾ الآية ثم أمر النبي ، صلى الله عليه وسلم ، بالحذر منهم

<sup>(</sup>١) البخاري / كتاب التفسير ـ سورة آل عمران ، ومسلم / العلم / باب النهي عن اتباع متشابه القرآن .

وما ذكرته لك من أن الله تعالى ذكر أن المشركين يقرون بالربوبية، وأن كفرهم بتعلقهم على الملائكة والأنبياء والأولياء مع قولهم: ﴿هؤلاء شفعاؤنا عند الله﴾ [سورة يونس، الآية: ١٨] هذا أمر محكم بين لا يقدر أحد أن يغير معناه(١).

فقال احذروهم من أن يضلوكم عن سبيل الله باتباع هذا المتشابه واحذروا طريقهم أيضًا فالتحذير هنا يشمل التحذير عن طريقهم والتحذير منهم أيضًا، ثم ضرب المؤلف لهم مثلاً بأن يقول لك المشرك أليس الله يقول: ﴿ ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ أو ليس الله يقول: ﴿ ألا إن أولياء الله سبحانه وتعالى؟ أو ليس الشفاعة ثابتة بالقرآن والسنة؟ وما أشبه ذلك من هذه الأشياء فقل: نعم كل هذا بالقرآن والسنة؟ وما أشبه ذلك من هذه الأشياء فقل: أو بهؤلاء الرسل، أو لهؤلاء الذين عندهم شفاعة عند الله \_ عز وجل \_ ودعواك الرسل، أو لهؤلاء الذين عندهم شفاعة عند الله \_ عز وجل \_ ودعواك أن هذا يدل على ذلك دعوى باطلة لا يحتج بها إلا مبطل وما أنت إلا من الذين قال الله فيهم: ﴿ فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ﴾ ولو أنك رددت هذا المتشابه إلى المحكم لعلمت أن هذا لا دليل لك فيه .

(۱) ذكر المؤلف ـ رحمه الله ـ كيف نرد المتشابه إلى المحكم أن المشركين كانوا مقرين بتوحيد الربوبية ويؤمنون بذلك إيهانًا لا شك فيه عندهم ولكنهم يعبدون الملائكة وغيرهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ومع هذا كانوا مشركين استباح النبي، صلى الله عليه وسلم، دماءهم وأموالهم وهذا نص محكم لا اشتباه فيه دال على أن الله لا شريك له في ألوهيته وفي عبادته كها أنه لا شريك له في ربوبيته وملكه، وأن من

وما ذكرت لي أيها المشرك من القرآن أو كلام النبي، صلى الله عليه وسلم، لا أعرف معناه، ولكن أقطع أن كلام الله لا يتناقض، وأن كلام النبي، صلى الله عليه وسلم، لا يخالف كلام الله(١).

أشرك بالله في ألوهيته فهو مشرك وإن وحّده في الربوبية .

(١) قوله \_ رحمه الله \_ ما ذكرت أيها المشرك من كلام الله تعالى وكلام رسوله لا أعرف معناه، ولكني أعلم أن كلام الله لا يتناقض، وأن كلام النبي صلى الله عليه وسلم، لا يخالف كلام الله، يريد بقوله: «لا أعرف معناه» أي لا أعرف معناه الذي أنت تدعيه، وإنني أنكره ولا أقر به، لأنني أعلم أن كلام الله لا يتناقض، وأن كلام النبي، صلى الله عليه وسلم، لا يخالف كلام الله، قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْآنُ وَلُو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافًا كثيرًا ﴾ [سورة النساء، الآية: ٨٦]، وقال تعالى: ﴿ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء ﴾ [سورة النحل، الآية: ٨٩]، وقال تعالى: ﴿لتبسين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكسرون ﴾ [سورة النحل، الآية: ٤٤]، وكالام الرسول صلى الله عليه وسلم، لا يخالف كلام الله، وكذلك كلام الله لا يناقض بعضه بعضاً، وقد أخبر سبحانه وتعالى أنه لا شريك له، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «بنسي الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله . . . الله إلى آخر الحديث، وهذا كله يؤيد بعضه بعضاً، ويدل على أن الله تعالى ليس له شريك في الألوهية كما أنه ليس له شريك في الربوبية.

<sup>(</sup>١) البخاري / الإيمان / باب قول النبي ﷺ : « بني الإسلام على خمس » ، ومسلم / كتاب الإيمان / باب بيان أركان الإسلام .

وهذا جواب جيد سديد(١) ولكن لا يفهمه(٢) إلا من وفقه الله فلا تستهن به، فإنه كها قال تعالى: ﴿وما يلقاها إلا الذين صبروا وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم ﴾ [سورة نصلت، آية: ٣٥].

وأما الجواب المفصل (٣) فإن أعداء الله لهم اعتراضات كثيرة على دين الرسل يصدون بها الناس عنه، منها: قولهم نحن لا نشرك بالله، بل نشهد أنه لا يخلق ولا يرزق ولا ينفع ولا يضر إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا فضلًا عن عبدالقادر أو غيره .

<sup>(</sup>۱) قوله رحمه الله: (وهذا جواب جيد سديد) يعني قول الإنسان لخصمه أن كلام الله تعالى لا يتناقض، وأن كلام النبي صلى الله عليه وآله وسلم لا يخالف كلام الله، وأن الواجب رد المتشابه إلى المحكم، فهذا أجاب بجواب سديد أي ساد لمحله لا يمكن لأحد أن يناقضه، أو يرد عليه ما ينقضه لأنه كلام محكم مبني على الدليلين: السمعي، والعقلي وما كان كذلك فإنه جواب لا يمكن لأي مبطل أن ينقضه.

<sup>(</sup>Y) قوله: (ولكن لا يفهمه) إلى آخره يعني أن هذا الجواب لا يفهمه إلا من وفقه الله فكشف عنه فتنة الشبهات وفتنة الشهوات ثم استدل لذلك بقوله تعالى: ﴿وما يلقاها إلا الذين صبروا ﴾ أي ما يوفق للدفع بالتي هي أحسن.

<sup>(</sup>٣) قوله رحمه الله تعالى: أما الجواب المفصل . . . إلخ الجواب الأول كان مجملًا يرد به الإنسان على كل شبهة ، ثم هناك جواب مفصل أي مميز بعضه عن بعض بحيث تدفع به شبهة كل واحد بعينها .

ولكن أنا مذنب، والصالحون لهم جاه عند الله، وأطلب من الله بهم، فجاوبه بها تقدم وهو: أن الذين قاتلهم رسول الله، صلى الله عليه وسلم، مقرون بها ذكرت، ومقرون بأن أوثانهم لا تدبر شيئًا، وإنها أرادوا الجاه والشفاعة (١)، واقرأ عليهم ما ذكر الله في كتابه ووضحه (٢).

فإذا قال لك المشرك: أنا لا أشرك بالله، بل أشهد أنه لا يخلق، ولا يرزق، ولا ينفع، ولا يضر إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا صلى الله عليه وآله وسلم لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا فضلًا عمن دونه صلى الله عليه وآله وسلم، كعبد القادر يعني ابن موسى الجيلاني على خلاف في اسم أبيه كان من كبار الزهاد والمتصوفين ولد سنة ٤٧١ بجيلان وتوفي سنة ٥٦١ في بغداد وكان حنبلي المذهب، وهذا هو التوحيد، فهذه شبهة يلبس بها ولكنها شبهة داحضة لا تفيده شيئًا.

- (۱) قوله (ولكن أنا مذنب) إلخ هذا بقية كلام المشبه، فأجبه بأن ما ذكرت هو ما كان عليه المشركون الذين قاتلهم النبي صلى الله عليه وسلم واستباح دماءهم ونساءهم وأموالهم، ولم يغنهم هذا التوحيد شيئًا.
- (٢) قوله: «واقرأ عليهم ما ذكر الله تعالى في كتابه ووضحه» يريد بذلك أن تقرأ عليهم ما ذكر الله في كتابه من توحيد الألوهية فإنه جل وعلا أبدأ فيه وأعاد وكرر من أجل تثبيته في قلوب الناس وإقامة الحجة عليهم فقال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴿ [سورة الأنبياء، الآية: ٢٥] ، وقال تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ [سورة الذاريات، الآية: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائمًا بالقسط تعالى: ﴿

فإن قال: هؤلاء(١) الآيات نزلت فيمن يعبد الأصنام، كيف تجعلون الصالحين مثل الأصنام؟ أم كيف تجعلون الأنبياء أصنامًا؟ فجاوبه بها تقدم .

فإنه إذا (٢) أقر أن الكفار يشهدون بالربوبية كلها لله، وأنهم ما أرادوا ممن قصدوا إلا الشفاعة، ولكن أراد أن يفرق بين فعلهم وفعله بها ذكره .

لا إله إلا هو العزيز الحكيم > [سورة آل عمران، الآية: ١٨] وقال تعالى: 
﴿ وَإِلَهُكُم إِلَهُ وَاحِدُ لا إِلَهُ إِلا هو الرحمن الرحيم > [سورة البقرة، الآية: ١٦٣]] ، وقال تعالى: ﴿ فَإِلَي فَاعبدونَ ﴾ [سورة العنكبوت، الآية: ٥] 
إلى غيرها من الآيات الكثيرة الدالة على وجوب توحيد الله \_ عز وجل في عبادته ، وأن لا يعبد أحد سواه ، فإذا اقتنع بذلك فهذا هو المطلوب في عبادته ، وأن لا يعبد أحد سواه ، فإذا اقتنع بذلك فهذا هو المطلوب وإن لم يقتنع فهو مكابر معاند يصدق عليه قول الله تعالى: ﴿ وجحدوا بِها واستيقنتها أنفسهم ظليًا وعلوًا فانظر كيف كان عاقبة المفسدين > [سورة النمل ، الآية: ١٤].

(١) قوله: فإن قال: «هؤلاء» يعني أهل الشرك هذه الآيات نزلت في المشركين الذين يعبدون الأصنام، وهؤلاء الأولياء ليسوا بأصنام.

فُجوابه بها تقدم أي بأن كل من عبد غير الله فقد جعل معبوده وثنًا فأي فرق بين من عبد الأصنام وعبد الأنبياء والأولياء؟! إذ أن الجميع لا يغنى شيئًا عن عابديه.

(٢) يقول: «فإنه» أى هذا القائل يعلم أن المشركين قد أقروا بالربوبية، وأن الله سبحانه وتعالى هو رب كل شيء وخالقه ومالكه، ولكنهم عبدوا هذه الأصنام من أجل أن تقربهم إلى الله زلفى، وتشفع لهم فقد أقر =

فاذكر له أن الكفار منهم من يدعو الأصنام، ومنهم من يدعو الأولياء الذين قال الله فيهم ﴿أُولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الموسيلة أيهم أقرب﴾ ويدعون عيسى ابن مريم وأمه وقد قال الله تعالى: ﴿مَا المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام انظر كيف نبين لهم الآيات ثم انظر أنى يؤفكون قل أتعبدون من دون الله ما لا يملك لكم ضرًا ولا نفعًا والله هو السميع العليم ﴾(١)[سورة المائدة، الآيتان ٧٥، ٢٦]

بأن مقصودهم كمقصوده ومع ذلك لم ينفعهم هذا الاعتقاد كما سبق.

(۱) قوله: «فاذكر له» جواب قوله: «فإنه إذا أقر أن الكفار» إلخ يعني فاذكر له أن هؤلاء المشركين منهم من يدعو الأصنام لطلب الشفاعة كها أنت كذلك موافق لهم في المقصود، ومنهم من يعبد الأولياء كها أنت كذلك موافق لهم في المقصود والمعبود. ودليل أنهم يدعون الأولياء قوله تعالى: ﴿أُولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ﴾ وكذلك يعبدون يعبدون الأنبياء كعبادة النصارى المسيح ابن مريم، وكذلك يعبدون الملائكة كقوله تعالى ﴿ويوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة أهؤلاء الملائكة كانوا يعبدون الآية، فتبين بذلك الجواب عن تلبيسه بكون المشركين يعبدون الأصنام وهو يعبد الأولياء والصالحين من وجهين: الوجه الأول: أنه لا صحة لتلبيسه لأن من أولئك المشركين من يعبد الأولياء والصالحين.

الوجه الثاني: لو قدرنا أن أولئك المشركين لا يعبدون إلا الأصنام فلا فرق بينه وبينهم لأن الكل عبد من لا يغني عنه شيئًا.

واذكر له قوله تعالى: ﴿ويوم يحشرهم جميعًا ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون قالوا سبحانك أنت ولينا من دونهم بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون ﴿(١) [سررة سبأ، الآيتان: ٤٠، ٤١].

وقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ الله يَا عَيْسَى ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق إن كنت قلته فقد علمته تعلم ما في نفسي (٢) ولا أعلم ما في نفسك إنك أنت علام الغيوب﴾ [سورة المائدة، آية: ١١٦].

فقل له: (٣) أعرفت أن الله كفر من قصد الأصنام، وكفر أيضًا من قصد الصالحين وقاتلهم رسول الله، صلى الله عليه وسلم؟.

<sup>(</sup>۱) قوله: «واذكر له قوله تعالى: ﴿ويوم يحشرهم جميعًا ثم يقول للملائكة ﴾» الآيتين هذه معطوفة على قوله سابقًا: «فاذكر له أن الكفار منهم من يدعو الأصنام» إلخ. والمقصود من هذا أن يتبين له أن من الكفار من يعبد الملائكة وهم من خيار خلق الله وأوليائه فيبطل تلبيسه بأن الفرق بينه وبين الكفار أنه هو يدعو الصالحين والأولياء، والكفار يعبدون الأصنام من الأحجار ونحوها.

<sup>(</sup>٢) قوله: «وقوله تعالى: ﴿وإذْ قال الله يا عيسى ابن مريم ﴾» الآية. أي واذكر له قوله تعالى: ﴿وإذْ قال الله يا عيسى ﴾ إلخ لتلقمه حجراً في أن الكفار كانوا يعبدون الأولياء والصالحين فلا فرق بينه وبين أولئك الكفار.

<sup>(</sup>٣) قوله: «فقل له» إلخ أي قل ذلك مبيناً له أن الله سبحانه وتعالى كفر \_

فإن قال: (١) الكفار يريدون منهم وأنا أشهد أن الله هو النافع الضار المدبر لا أريد إلا منه، والصالحون ليس لهم من الأمر شيء ولكن أقصدهم أرجو من الله شفاعتهم.

فالجواب: أن هذا قول الكفار سواءً بسواء واقرأ عليه قوله تعالى: ﴿والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى ﴾ [سورة الزمر، الآبة: ٣] وقوله تعالى: ﴿ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾.

فقل له: وكذلك المشركون الذين بعث فيهم رسول الله، صلى الله عليه وآله وسلم، هم لا يعبدون هؤلاء الأصنام لاعتقادهم أنها تنفع وتضر ولكنهم يعبدونها لتقربهم إلى الله زلفى كما قال تعالى عنهم: ﴿ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى ﴾ وقال: ﴿ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ فتكون حالة كحال هؤلاء المشركين سواء بسواء.

من عبد الصالحين، ومن عبد الأصنام، والنبي صلى الله عليه وسلم، قاتلهم على هذا الشرك ولم ينفعهم أن كان المعبودون من أولياء الله وأنبيائه.

<sup>(</sup>۱) قوله: «فإن قال» يعني هذا المشرك الكفار يريدون منهم أى يريدون أن ينفعوهم أو يضروهم وأنا لا أريد إلا من الله، والصالحون ليس لهم من الأمر شيء، وأنا لا أعتقد فيهم ولكن أتقرب بهم إلى الله عز وجل ليكونوا شفعاء.

واعلم: أن هذه الشبه الثلاث هي أكبر ما عندهم، فإذا عرفت أن الله وضحها لنا في كتابه وفهمتها فهمًا جيدًا فما بعدها أيسر منها(١).

(١) قوله رحمه الله تعالى: «هذه الشبه الثلاث»:

الشبهة الأولى: قولهم: «أننا لا نعبد الأصنام إنها نعبد الأولياء».

الشبهة الشانية: قولهم: «أننا ما قصدناهم وإنها قصدنا الله ـ عز وجل ـ في العبادة».

الشبهة الثالثة: قولهم: «أننا ما عبدناهم لينفعونا أو يضرونا، فإن النفع والضرر بيد الله عز وجل، ولكن ليقربونا إلى الله زلفى، فنحن قصدنا شفاعتهم بذلك، يعني فنحن لا نشرك بالله سبحانه وتعالى».

فإذا تبين لك انكشاف هذه الشبه فانكشاف ما بعدها من الشبه أهون وأيسر لأن هذه من أقوى الشبه التي يلبسون بها.

فإن قال: أنا لا أعبد إلا الله، وهذا الالتجاء إلى الصالحين ودعاؤهم ليس بعبادة.

فقل لهم: أنت تقر أن الله فرض عليك إخلاص العبادة لله(١) وهو حقه عليك، فإذا قال نعم. فقل له: بين لي هذا الذي فرض عليك وهو إخلاص العبادة لله وحده، وهو حقه عليك فإن كان لا يعرف العبادة ولا أنواعها.

فبينها له بقولك: قال الله تعالى: ﴿ ادعوا ربكم تضرعًا وخفية إنه لا يحب المعتدين ﴾ [سورة الأعراف، الآبة: ٥٥] فإذا أعلمته بهذا، فقل له: هل علمت هذا عبادة لله فلابد أن يقول نعم، والدعاء مخ العبادة (٢).

<sup>(</sup>١) إذا قال هذا الرجل المشبه أنا لست أعبدهم كما أعبد الله - عز وجل - والالتجاء إليهم ودعاؤهم ليس بعباده فهذه شبهة.

وجوابها أن تقول: إن الله فرض عليك إخلاص العبادة له وحده. فإذا قال: نعم، فاسأله ما معنى إخلاص العبادة له؟ فإما أن يعرف ذلك، وإما أن لا يعرف، فإن كان لا يعرف فبين له ذلك ليعلم أن دعاءه للصالحين وتعلقه بهم عبادة.

<sup>(</sup>۲) قوله: «فبينها له» أي بين له أنواع العبادة فقل له: إن الله يقول: «ادعوا ربكم تضرعًا وخفية إنه لا يحب المعتدين» والدعاء عبادة، وإذا كان عبادة فإن دعاء غير الله يكون إشراكًا بالله ـ عز وجل ـ وعلى هذا فالذي يستحق أن يدعى ويعبد ويرجى هو الله وحده لا شريك له.

فقل له (۱) إذا أقررت أنها عبادة، ودعوت الله ليلاً ونهارًا، خوفًا وطمعًا، ثم دعوت في تلك الحاجة نبيًا أو غيره هل أشركت في عبادة الله غيره؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له: إذا علمت بقول الله تعالى: ﴿فصل لربك وانحر﴾ [سورة الكوثر، الآية: ٢] وأطعت الله ونحرت له، هذا عبادة؟ فلابد أن يقول: نعم .

فقل له: إذا نحرت لمخلوق نبي، أو جني أو غيرهما هل أشركت في هذه العبادة غير الله؟ فلابد أن يقر ويقول نعم.

وقل له أيضًا(٢): المشركون الذين نزل فيهم القرآن، هل كانوا

(۱) قوله: «فقل له» الخ، يعني إذا بينت أن الدعاء عبادة وأقر به فقل له: ألست تدعو الله تعالى في حاجة ثم تدعو في تلك الحاجة نفسها نبياً أو غيره فهل أشركت في عبادة الله غيره؟ فلابد أن يقول نعم لأن هذا لازم لا محالة. هذا بالنسبة للدعاء.

ثم انتقل المؤلف رحمه الله إلى نوع آخر من العبادة وهو النحر قال: فقل له إذا علمت بقول الله تعالى: ﴿ فصل لربك وانحر ﴾ وأطعت الله ونحرت له أهذا عبادة؟ فلابد أن يقول: نعم فقد اعترف أن النحر لله تعالى عبادة وعلى هذا يكون صرفه لغير الله شركاً، قال المؤلف \_ رحمه الله \_ مقررًا ذلك: «فقل له إذا نحرت لمخلوق» إلخ وهذا إلزام واضح لا محيد عنه.

(٢) قوله: «وقل له أيضًا المشركون» إلخ انتقل المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ إلى إلزام آخر سبقت الاشارة إليه وهو أن يسأل هذا المشبه هل كان المشركون يعبدون الملائكة والصالحين واللات وغير ذلك فلابد أن

يعبدون الملائكة والصالحين واللات وغير ذلك؟ فلابد أن يقول: نعم، فقل له: وهل كانت عبادتهم إياهم إلا في الدعاء والذبح والالتجاء ونحو ذلك، وإلا فهم مقرون أنهم عبيده وتحت قهره، وأن الله هو المني يدبر الأمر، ولكن دعوهم والتجأوا إليهم للجاه والشفاعة، وهذا ظاهر جدًا.

فإن قال: أتنكر شفاعة رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وتبرأ منها؟ فقل، لا أنكرها ولا أتبرأ منها، بل هو صلى الله عليه وسلم، الشافع المشفع وأرجو شفاعته، ولكن الشفاعة كلها لله، كها قال الله تعالى: ﴿قُلُ للهُ الشفاعة جميعًا﴾ (١) [سورة الزمر، الآية: ٤٤].

يقول: نعم. فيسأل مرة أخرى: هل كانت عبادتهم إلا في الدعاء والذبح والالتجاء ونحو ذلك مع إقرارهم بأنهم عبيد الله وتحت قهره وأن الله هو الذي يدبر الأمر لكن دعوهم والتجؤوا إليهم للجاه والشفاعة كما سبق وهذا ما وقع فيه المشبه تمامًا.

(۱) قوله: «فإن قال» يعني إذا قال لك المشرك المشبه هل تنكر شفاعة النبي صلى الله عليه وآله وسلم وهو يقول هذا من أجل أن يلزمك بجواز دعاء النبي صلى الله عليه وآله وسلم عسى أن يشفع لك عند الله إذا دعوته. فقل له: لا أنكر هذه الشفاعة ولا أتبرأ منها، ولكني أقول إن الشفاعة لله ومرجعها كلها إليه وهو الذي يأذن فيها إذا شاء ولمن شاء لقول الله تعالى: ﴿قل لله الشفاعة جميعًا له ملك السموات والأرض﴾ [سورة الزمر، الآية: ٤٤].

ولا تكون إلا بعد إذن الله كها قال ـ عز وجل ـ ﴿من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾ [سورة البقرة، الآية: ٢٥٥] ولا يشفع في أحد إلا من بعد أن يأذن الله فيه (١) كها قال ـ عز وجل ـ ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾ وهو لا يرضى إلا التوحيد كها قال عز وجل: ﴿ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ﴾.

فإذا كانت الشفاعة كلها لله (٢)، ولا تكون إلا من بعد إذنه، ولا يشفع النبي، صلى الله عليه وسلم، ولا غيره في أحد حتى يأذن الله فيه، ولا يأذن إلا لأهل التوحيد، تبين لك أن الشفاعة كلها لله فاطلبها منه، فأقول اللهم لا تحرمني شفاعته، اللهم شفعه فيَّ، وأمثال هذا.

<sup>(</sup>١) قوله: «ولا تكون إلا بعد إذن الله» إلخ . بين ـ رحمه الله ـ أن الشفاعة لا تكون إلا بشرطين:

الشرط الأول: أن يأذن الله بها لقوله تعالى: ﴿من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾.

الشرط الثاني: أن يرضى الله \_ عز وجل \_ عن الشافع والمشفوع له، لقوله تعالى: ﴿ يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضي له قولاً ﴾ [سورة طه، الآبة: ١٠٩]، ولقول الله تعالى: ﴿ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ﴾ [سورة الانبياء، الآية: ٢٨]، ومن المعلوم أن الله لا يرضى إلا بالتوحيد ولا يمكن أن يرضى الكفر لقوله تعالى: ﴿ إن تكفر وا فإن الله غني عنكم ولا يرضى لعباده الكفر وإن تشكر وا يرضه لكم ﴾ [سورة الزمر، الآية: ٧] فإذا كان لا يرضى الكفر فإنه لا يأذن بالشفاعة للكافي.

<sup>(</sup>٢) قوله: «فإذا كانت الشفاعة كلها لله» إلخ أراد المؤلف\_رحمه الله تعالى \_ \_

فإن قال (١): النبي صلى الله عليه وسلم اعطي الشفاعة وأنا أطلبه عما أعطاه الله؟

فالجواب: أن الله أعطاه الشفاعة ونهاك عن هذا فقال وفلا تدعوا مع الله أحدًا إسورة الجن، الآية: ١٨] فإذا كنت تدعوا الله أن يشفع نبيه فيك فأطعه في قوله: وفلا تدعوا مع الله أحدًا وأيضًا فإن الشفاعة أعطيها غير النبي صلى الله عليه وسلم، فصح أن الملائكة يشفعون، والأولياء يشفعون، والأفراط يشفعون، أتقول: إن الله أعطاهم الشفاعة فأطلبها منهم؟

فإن قلت هذا رجعت إلى عبادة الصالحين التي ذكر الله في كتابه، وإن قلت؛ لا. بطل قولك: «أعطاه الله الشفاعة وأنا أطلبه مما أعطاه الله».

أنه إذا كانت الشفاعة لله ، ولا تكون إلا بإذنه ، ولا تكون إلا لمن ارتضى ولا يَرضى إلا التوحيد لزم من ذلك أن لا تطلب الشفاعة إلا من الله تعالى لا من النبي ، صلى الله عليه وسلم فيقول اللهم شفع في نبيك اللهم لا تحرمني شفاعته وأمثال ذلك .

<sup>(</sup>۱) قوله: فإن قال أي المشرك الذي يدعو رسول الله، صلى الله عليه وسلم، إن الله أعطى محمدًا صلى الله عليه وآله وسلم الشفاعة فأنا أطلبها منه.

فالجواب: من ثلاثة أوجه:

الأول: أن الله أعطاه الشفاعة ونهاك أن تشرك به في دعائه فقال: ﴿ فَلَا تَدْعُوا مِعَ اللهُ أَحَدًا ﴾ .

الثاني: أن الله سبحانه وتعالى أعطاه الشفاعة ولكنه صلى الله عليه وسلم، لا يشفع إلا بإذن الله، ولا يشفع إلا لمن ارتضاه الله، ومن كان

مشركًا فإن الله لا يرتضيه فلا يأذن أن يشفع له كما قال تعالى أو لا يشفعون: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى﴾.

الثالث: أن الله تعالى أعطى الشفاعة غير محمد صلى الله عليه وآله وسلم فالملائكة يشفعون، والأفراط يشفعون، والأولياء يشفعون، فقل له: هل تطلب الشفاعة من كل هؤلاء؟ فإن قال: لا. فقد خصم وبطل قوله وإن قال: نعم. رجع إلى القول بعبادة الصالحين، ثم إن هذا المشرك المشبه ليس يريد من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن يشفع له، ولو كان يريد ذلك لقال «اللهم شفع في بيك محمداً رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم» ولكنه يدعو الرسول مباشرة ودعاء غير الله شرك أكبر خرج من الملة، فكيف يريد هذا الرجل الذي يدعو مع الله غيره أن يشفع له أحد عند الله سبحانه وتعالى؟!.

وقال المؤلف «إن الملائكة يشفعون، والأولياء يشفعون» سنده حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم الذي رواه مسلم مطولًا وفيه فيقول الله \_ عز وجل \_ «شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون» الحديث.

وقوله «والأفراط يشفعون» الأفراط هم الذين ماتوا قبل البلوغ وسنده حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي، صلى الله عليه وعلى آله وسلم قال: «لا يموت لمسلم ثلاثة من الولد فيلج النار إلا تحلة القسم» أخرجه البخاري وله عنه وعن أبي سعيد من حديث آخر «لم يبلغوا الحنث».

<sup>(</sup>١) مسلم / كتاب الإيمان / باب معرفة طريق الرؤية .

فإن قال: أنا لا أشرك بالله شيئًا حاشا وكلا، ولكن الالتجاء إلى الصالحين ليس بشرك.

فقل له: إذا كنت تقر أن الله حرم الشرك أعظم من تحريم الزنا، وتقر أن الله لا يغفره، فها هذا الأمر الذي حرمه الله وذكر أنه لا يغفره؟ فإنه لا يدري(١).

فقل له: كيف تبرىء نفسك(٢) من الشرك وأنت لا تعرفه؟ أم كيف يحرم الله عليك هذا ويذكر أنه لا يغفره ولا تسأل عنه ولا تعرفه، أتظن أن الله يحرمه ولا يبينه لنا؟

(١) إذا قال هذا المشرك أنا لا أشرك بالله شيئًا، والالتجاء إلى الصالحين ليس بشرك.

فجوابه: أن يقال له ألست تقر أن الله حرم الشرك أعظم من تحريم الزنى، وأن الله لا يغفره فها هذا الشرك؟ فإنه سوف لا يدري ولا يجيب بالصواب ما دام يعتقد أن طلب الشفاعة من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ليس بشرك فهو دليل على أنه لا يعرف الشرك الذي عظمه الله تعالى وقال فيه: ﴿إِنْ الشرك لظلم عظيم ﴾ [سورة لقان، الآية: ١٣].

(٢) قوله: «فقل له كيف تبرىء نفسك» الخ يعني إذا برأ نفسه من الشرك بلجوئه إلى الصالحين فجوابه من وجهين:

الأول: أن يقال كيف تبرىء نفسك من الشرك وأنت لا تعرفه؟ وهـل الحكم على الشيء إلا بعد تصوره فحكمك براءة نفسك من الشرك وأنت لا تعلمه حكم بلا علم فيكون مردودًا؟

الوجه الثاني: أن يقال لماذا؟ أتسأل عن الشرك الذي حرمه الله تعالى =

فإن قال الشرك عبادة الأصنام، ونحن لا نعبد الأصنام. فقل له: ما معنى عبادة الأصنام؟ أتظن أنهم يعتقدون أن تلك الأخشاب والأحجار تخلق، وترزق، وتدبر أمر من دعاها؟ فهذا يكذبه القرآن(١).

وإن قال: (٢) هو من قصد خشبة، أو حجرًا، أو بنية على قبر أو غيره، يدعون ذلك ويذبحون له ويقولون إنه يقربنا إلى الله زلفى، ويدفع الله عنا ببركته أو يعطينا ببركته.

فقل: صدقت، وهذا هو فعلكم عند الأحجار والأبنية التي على القبور وغيرها. فهذا أقر أن فعلهم هذا هو عبادة الأصنام فهو المطلوب.

أعظم من تحريم قتل النفس والزنى وأوجب لفاعله النار وحرم عليه الجنة؟ أتظن أن الله حرمه على عباده ولم يبينه لهم؟ حاشاه من ذلك.

<sup>(</sup>١) يعني إذا قال لك المشرك المشبه: الشرك عبادة الأصنام ونحن لا نعبد الأصنام فأجبه بجوابين:

الأول: قبل له: ما هي عبادة الأصنام؟ أنظن أن من عبدها يعتقد أنها تخلق وترزق وتدبر أمر من دعاها؟ فإن زعم ذلك فقد كذبه القرآن.

<sup>(</sup>٢) قوله: (وإن قال) إلى هذا مقابل قولنا «إن زعم ذلك فقد كذب القرآن» يعني إن قال عبادة الأصنام أن يقصد خشبته أو حجرًا أو بنية على قبر أو غيره يدعون ذلك، ويذبحون له، ويقولون إنه يقربنا إلى الله زلفى قلنا: صدقت وهذا هو فعلك سواء بسواء وعليه فتكون مشركاً بإقرارك على نفسك وهذا هو المطلوب.

ويقال له أيضًا: قولك الشرك عبادة الأصنام، هل مرادك أن الشرك مخصوص بهذا، وأن الاعتهاد على الصالحين ودعاءهم لا يدخل في ذلك؟ فهذا يرده ما ذكر الله في كتابه من كفر من تعلق على الملائكة أو عيسى أو الصالحين(۱). فلابد أن يقر لك أن من أشرك في عبادة الله أحدًا من الصالحين فهو الشرك المذكور في القرآن وهذا هو المطلوب.

وسر المسألة (٢): أنه إذا قال أنا لا أشرك بالله.

فقل له: وما الشرك بالله؟ فسره لي؟ فإن قال(٣): هو عبادة الأصنام.

الأولى: أن يفسرها بها دل عليه القرآن فهذا هو المطلوب والمقبول، وبه يتبين أنه لم يحقق عبادة الله وحده حيث أشرك به.

<sup>(</sup>۱) قوله «ويقال له أيضاً قولك: الشرك عبادة الأصنام» إلى قوله «وهذا هو المطلوب» هذا هو الجواب الثاني أن يقال: هل مرادك أن الشرك مخصوص بهذا وأن الاعتهاد على الصالحين ودعاء الصالحين لا يدخل في ذلك فهذا يرده القرآن، فلابد أن يقر لك بأن من أشرك في عبادة أحد من الصالحين فهو الشرك المذكور في القرآن وهذا هو المطلوب.

<sup>(</sup>٢) قوله: «وسر المسألة» يعني لبها أنه إذا قال أنا لا أشرك بالله فاسأله ما معنى الشرك؟ فإن قال: هو عبادة الأصنام. فاسأله بها معنى عبادة الأصنام؟ ثم جادله على ما سبق بيانه.

<sup>(</sup>٣) قوله: (فإن قال) الخ يعني إذا ادعي هذا المشرك أنه لا يعبد إلا الله وحده فاسأله: ما معنى عبادة الله وحده؟ وحينئذ لا يخلو من ثلاث حالات:

فقل: وما معنى عبادة الأصنام؟ فسرها لي(١).

فإن قال: أنا لا أعبد إلا الله. فقل: ما معنى عبادة الله فسرها لي؟ فإن فسرها بها بينه القرآن فهو المطلوب، وإن لم يعرفه فكيف يدعي شيئًا وهو لا يعرفه؟

وإن فسر ذلك بغير معناه بينت له الآيات الواضحات في معنى الشرك بالله وعبادة الأوثان وأنه الذي يفعلونه في هذا الزمان بعينه.

وأن عبادة الله وحده لا شريك له هي التي ينكرون علينا ويصيحون فيه كما صاح إخوانهم حيث قالوا: ﴿أجعل الآلهة إلهًا واحدًا إن هذا لشيء عجاب﴾ [سورة ص، الآية: ٥].

الثانيسة: أن لا يعرف معناها، فيقال: كيف تدعي شيئًا وأنت لا تعرفه؟ أم كيف تحكم به لنفسك والحكم على الشيء فرع عن تصوره؟.

الثالثــة: : أن يفسر عبادة الله بغير معناها، وحينئذ يبين له خطؤه ببيان المعنى الشرعي للشرك وعبادة الأوثان وأنه الذي يفعلونه بعينه ويدعون أنهم موحدون غير مشركين.

(۱) يعني ويبين له أيضًا أن عبادة الله وحده هي التي ينكرونها علينا ويصرخون بها علينا كما فعل ذلك أسلافهم حين قالوا للرسول صلى الله عليه وسلم: ﴿أجعل الآلهة إلهًا واحدًا إن هذا لشيء عجائ انطلق الملأ منهم أن امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختلاق ﴿[سورة ص، الآبات ٥-٧].

فإذا عرفت(۱) أن هذا الذي يسميه المشركون في زماننا «كبير الاعتقاد» هو الشرك الذي نزل في القرآن، وقاتل رسول الله، صلى الله عليه وسلم الناس عليه، فاعلم أن شرك الأولين أخف من شرك أهل زماننا بأمرين أحدهما: أن الأولين لا يشركون ولا يدعون الملائكة والأولياء والأوثان مع الله إلا في الرخاء، وأما الشدة فيخلصون لله الدعاء كما قال تعالى: ﴿وإذا مسكم الضر في البحر ضل من تدعون إلا إياه فلما نجاكم إلى البر أعرضتم وكان الإنسان كفورًا ﴿ [سورة الإسراء، الآبة: ٢٧].

الوجه الأول: أن هؤلاء يشركون بالله في الشدة والرخاء. وأما أولئك المشركون الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنها يشركون في الرخاء، ويخلصون في حال الشدة، كها قال تعالى: ﴿وإذا مسكم الضر في البحر ضل من تدعون إلا إياه. . . ﴾ الآية فكانوا إذا ركبوا في الفلك دعوا لله مخلصين له الدين لا يدعون غيره ولا يسألون سواه، ثم إذا أنجاهم إلى البرإذا هم يشركون، أو فريق منهم بربهم يشركون، فهذا هو وجه.

<sup>(</sup>۱) قوله: «إذا عرفت» يعني علمت معنى العبادة وأن ما عليه أولئك المشركون في زمنه هو ما كان المشركون عليه في عهد النبي صلى الله عليه وسلم عرفت أن شرك هؤلاء أعظم من شرك اللذين قاتلهم النبي، صلى الله عليه وسلم، من وجهين:

وقوله: ﴿قُلُ أُرأَيتُكُم إِنْ أَتَاكُم عَذَابِ الله أَو أَتَتَكُم الساعة أَغير الله تدعون إِنْ كنتم صادقين، بل إياه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إِنْ شَاء وتنسون ما تشركون (١)[سورة الأنعام، الآيتان ٤٠-٤١].

وقوله تعالى: ﴿وإذا مس الإنسان ضر دعا ربه منيبًا إليه ﴾ إلى قوله: ﴿ تُمْتَعُ بَكُفُرُكُ قَلْيُلًا إِنْكُ مِنْ أَصِحَابُ النَّارِ ﴾ (١) [سورة الزمر، الآبة: ٨].

وقوله تعالى: ﴿ وإذا غشيهم موج كالظلل دعوا الله مخلصين له الدين ﴾ (٣) [سورة لقان، الآية: ٣٢].

<sup>(</sup>۱) وهذه أيضاً تدل على أنهم كانوا يشركون في حال الرخاء وأنهم إذا أتاهم عذاب أو أتتهم الساعة فإنهم لا يدعون غير الله، كما قال تعالى: ﴿بل إِياه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون﴾ فهم في هذه الحال ينسون ما يشركون، ولا يدعون سوى الله عز وجل.

<sup>(</sup>٢) وهذه أيضًا كالآيتين اللتين قبلها، تدل على أن الإنسان إذا مسه الضر دعا ربه منيبًا إليه، ولكنه إذا خوله نعمة منه نسي ما كان يدعو إليه من قبل، وجعل لله أندادًا ليضل عن سبيله. . فيشرك في حال الرخاء ويخلص في حال الشدة .

<sup>(</sup>٣) هذه أيضًا كالآيات السابقة تدل على أن هؤلاء المشركين إنها يشركون بالله في حال الرخاء، أما في حال الشدة فيلجأون لله وحده.

فمن فهم هذه المسألة التي وضحها الله في كتابه وهي أن المشركين المذين قاتلهم رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعون الله ويدعون غيره في الرخاء، وأما في الضراء والشدة فلا يدعون إلا الله وحده لا شريك له وينسون سادتهم (١). تبين له الفرق بين شرك أهل زماننا وشرك الأولين ولكن أين من يفهم قلبه هذه المسألة فهمًا راسخًا، والله المستعان (٢).

<sup>(</sup>۱) يبين - رحمه الله - أن المشركين في زمانه أشد شركًا من مشركي زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم، لأن مشركي زمانه يدعون غير الله في السرخاء وفي الشدة، وأما المشركون في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، فإنهم يدعون الله ويدعون غيره في حالة الرخاء، وأما في حال الشدة فلا يدعون إلا الله عز وجل، وهذا يدل على أن شرك المشركين في عهد رسول الله صلى في زمانه - رحمه الله - أعظم من شرك المشركين في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٢) قوله: «تبين له الفرق» إلخ هذا جواب قوله: «فمن فهم هذه المسألة إلخ» أي تبين له الفرق، بين مشركي زمانه ـ رحمه الله ـ والمشركين في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن شرك الأولين أخف من شرك أهل زمانه، ولكن أين من يفهم قلبه ذلك، أكثر الناس في غفلة عن هذا وأكثر الناس يلبس عليهم الحق الباطل فيظنون الباطل حقًا كما يظنون الحق باطلا.

الأمر الثاني: أن الأولين يدعون مع الله أناسًا مقربين عند الله إما أنبياء، وإما أولياء، وإما ملائكة، أو يدعون أشجارًا، أو أحجارًا مطيعة لله ليست عاصية، وأهل زماننا يدعون مع الله أناسًا من أفسق الناس، والذين يدعونهم هم الذين يحكون عنهم الفجور من الزنا والسرقة وترك الصلاة وغير ذلك(۱).

(۱) قوله: «الأمر الثاني» أي في بيان أن شرك الأولين أخف من شرك أهل زمانه - رحمه الله - أن المشركين في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، يدعون أناساً مقربين من أولياء الله - عز وجل - أو يدعون أحجارًا أو أشجارًا مطيعة لله ذليلة له، أما هؤلاء أعني المشركين في زمانه فإنهم يدعون من يحكون عنهم الفجور والزنا والسرقة وغير ذلك من معاصي الله - عز وجل - ومعلوم أن من يعتقد في الصالح أو الجهاد الذي لا يعصي الله تعالى أهون عمن يعتقد فيمن يشاهد فسقه ويشهد به. وهذا ظاهر.

والذي يعتقد في الصالح أو الذي لا يعصي مثل الحشب والحجر أهون ممن يعتقد فيمن يشاهد فسقه وفساده ويشهد به.

وإذا تحققت أن الذين قأتلهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، أصح عقولاً، وأخف شركًا من هؤلاء، فاعلم أن لهؤلاء شبهة يوردونها على ما ذكرنا وهي من أعظم شبههم، فأصغ سمعك لجوابها وهي:

أنهم يقولون: إن الذين نزل فيهم القرآن لا يشهدون أن لا إله إلا الله، ويكذبون الرسول صلى الله عليه وسلم، وينكرون البعث، ويكذبون القرآن ويجعلونه سحرًا، ونحن نشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ونصدق القرآن، ونؤمن بالبعث، ونصلي ونصوم، فكيف تجعلوننا مثل أولئك؟(١)

<sup>(</sup>۱) في هذه الجملة يبين ـ رحمه الله ـ شبهة من أعظم شبههم ويجيب عنها فيقول: إذا تحققت أن المشركين في عهده عليه الصلاة والسلام أصح عقولاً وأخف شركاً من هؤلاء فاعلم أنهم يوردون شبهة حيث يقولون إن المشركين في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، لا يشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ولا يؤمنون بالبعث ولا الحساب ويكذبون القرآن، ونحن يعني (مشركي زمانه) نشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، ونصدق القرآن، ونؤمن بالبعث، ونقيم وأن محمدًا رسول الله ، ونصوم رمضان فكيف تجعلوننا مثلهم وهذه شبهة عظيمة .

الآية: ١٥٥].

فالجواب: أنه لا خلاف بين العلماء كلهم أن الرجل إذا صدق الرسول صلى الله عليه وسلم، في شيء وكذبه في شيء، أنه كافر لم يدخل في الإسلام، وكذلك إذا آمن ببعض القرآن وجحد بعضه؟ كمن أقر بالتوحيد وجعد وجوب الصلاة، أو أقر بالتوحيد والصلاة وجحد وجوب الزكاة، أو أقر بهذا كله وجحد الصوم، أو أقر بهذا كله وجحد الحج، ولما لم ينقد أناس في زمن النبي صلى الله عليه وسلم، للحج أنزل الله في حقهم ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً ومن كفر فإن الله غني عن العالمين ﴾(١) [سورة آل عمران، الآية: ٩٧].

إن العلماء أجمعوا على أن من كفر ببعض ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم وكذب به ، فهو كمن كذب بالجميع وكفر به ومن كفر بنبي من الأنبياء فهو كمن كفر بجميع الأنبياء لقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الله ورسله ويريدون أن يفرقوا ببن الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً أولئك هم الكافرون حقا ﴾ [سورة النساء ، الآيتان: ١٥٠ ـ ١٥١] وقوله تعالى في بني إسرائيل: ﴿أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض عنالى في بني إسرائيل: ﴿أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض فيا جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون إلى أشد العذاب وما الله بغافل عها تعملون ﴾ [سورة البقرة ،

<sup>(</sup>۱) يقول رحمه الله: إنهم إذا قالوا هذا، يعني أنهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله إلى آخره، يعني فكيف يكونون كفارًا وجوابه أن يقال:

## ومن أقر بهذا كله(١) وجحد البعث كفر بالإجماع ، وحل دمه وماله .

ثم صرب المؤلف لذلك أمثلة:

المثال الأول: الصلاة فمن أقر بالتوحيد وأنكر وجوب الصلاة فهو كافر.

قوله: (أو أقر بالتوحيد) إلخ هذا هو المثال الثاني وهو من أقر بالتوحيد والصلاة وجحد وجوب الزكاة فإنه يكون كافرًا.

المثال الثالث: من أقر بوجوب ما سبق وجحد وجوب الصوم فإنه يكون كافرًا.

المثال الرابع: من أقر بذلك كله وجحد وجوب الحج فإنه كافر، واستدل المؤلف على ذلك بقوله تعالى: ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلًا ومن كفر يعني من كفر بكون الحج واجبًا أوجبه الله على عباده فإن الله غنى عن العالمين﴾

قولَ المؤلف \_ رحمه الله \_ «ولما لم ينقد» إلى آخره ظاهره أن للآية سبب نزول هو هذا ولم أعلم لما ذكره الشيخ دليلًا.

(۱) قوله ومن أقر بهذا كله أي بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله صلى الله عليه وسلم، ووجوب الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، لكنه كذب بالبعث فإنه كافر بالله لقول الله تعالى: ﴿ زعم الذين كفروا أن لن يبعثوا قل بلى وربي لتبعثن ثم لتنبؤن بها عملتم وذلك على الله يسير ﴾ [سورة التغابن، الآية: ٧]. وقد حكى المؤلف - رحمه الله - الإجماع على ذلك.

كها قال تعالى: ﴿إِن الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً أولئك هم الكافرون حقًا وأعتدنا للكافرين عذابًا مهينًا ﴾(١) [سورة النساء، الأبتان: ١٥٠، ١٥٠].

فإذا كان الله قد صرح في كتابه أن من آمن ببعض وكفر ببعض فهو الكافر حقًا زالت هذه الشبه، وهذه هي التي ذكرها بعض أهل الإحساء في كتابه (١) الذي أرسله إلينا.

ويقال أيضًا إذا كنت تُقِر أن من صدق الرسول صلى الله عليه وسلم في كل شيء وجحد وجوب الصلاة أنه كافر حلال الدم والمال بالإجماع، وكذلك إذا أقر بكل شيء إلا البعث، وكذلك لو جحد وجوب صوم رمضان وصدق بذلك كله ولا تختلف المذاهب فيه، وقد نطق به القرآن كها قدمنا.

<sup>(</sup>۱) قول ه كها قال الله تعالى: ﴿إِن الذين يكفرون بالله ورسله ﴾ الآية، سبق الكلام على هذه الآية. وقد ساقها المؤلف مستدلاً بها على أن الإيهان ببعض الحق دون بعض كفر بالجميع كها قرره بقوله.

<sup>(</sup>٢) لا أعلم عن هذا الكتاب شيئًا فليبحث عنه.

<sup>(</sup>٣) قوله: «ويقال أيضًا إذا كنت تقر أن من صدق الرسول» إلخ هذا جواب ثانِ فإن مضمونه أنك إذا عرفت وأقررت بأن من جحد الصلاة

فمعلوم أن التوحيد هو أعظم فريضة جاء بها النبي صلى الله عليه وسلم وهو أعظم من الصلاة، والزكاة، والصوم، والحج فكيف إذا جحد الإنسان شيئًا من هذه الأمور كفر ولو عمل بكل ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم؟ وإذا جحد التوحيد الذي هو دين الرسل كلهم لا يكفر؟ سبحان الله، ما أعجب هذا الجهل!

والزكاة والصيام والحج والبعث كافر بالله العظيم، ولو أقر بكل ما جاء به الرسول صلى الله عليه وآله وسلم سوى ذلك فكيف تنكر أن يكون من جحد التوحيد وأشرك بالله تعالى كافرًا؟ إن هذا لشيء عجيب، أن تجعل من جحد التوحيد مسلمًا، ومن جحد وجوب هذه الأشياء كافرًا، مع أن التوحيد هو أعظم ما جاءت به الرسل عليهم الصلاة والسلام وهو أعم ما جاءت به الرسل قد أرسلت به، كما قال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا من أنكر وجوبها إذ لا تصح إلا به كما قال الله تعالى: ﴿ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الحاسرين بل الله فاعبد وكن من الشاكرين ﴾ فإذا كان من أنكر وجوب الصلاة، أو الزكاة، أو الصوم، أو الحج، أو أنكر البعث كافرًا، فمنكر التوحيد أشد كفرًا وأبين وأظهر.

ويقال أيضًا(١): هؤلاء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قاتلوا بني حنيفة وقد أسلموا مع النبي صلى الله عليه وسلم وهم يشهدون أن لا إلا الله وأن محمدًا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ويؤذنون ويصلون.

فإن قال أنهم يقولون: إن مسيلمة نبي.

فقل: هذا هو المطلوب إذا كان من رفع رجلًا إلى رتبة النبي صلى الله عليه وسلم كفر وحل ماله ودمه ولم تنفعه الشهادتان ولا الصلاة، فكيف بمن رفع شمسان أو يوسف أو صحابيًا أو نبيًا إلى مرتبة جَبَّار السموات والأرض؟ سبحان الله، ما أعظم شأنه ﴿كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون﴾ [سورة الروم، الآية: ٥٩].

<sup>(</sup>۱) قوله: «ويقال أيضًا هؤلاء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم» الخ هذا جواب ثالث ومضمونه أن الصحابة رضي الله عنهم قاتلوا مسيلمة وأصحابه، واستحلوا دماءهم وأموالهم مع أنهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله، ويؤذنون، ويصلون وهم إنها رفعوا رجلاً إلى مرتبة النبي، فكيف بمن رفع مخلوقًا إلى مرتبة جبار السموات والأرض أفلا يكون أحق بالكفر ممن رفع مخلوقًا إلى منزلة مخلوق آخر؟! وهذا أمر واضح، ولكن كها قال الله تعالى: ﴿كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون ﴾ [سورة الروم، الآية: ٥٩].

ويقال أيضًا (۱) الذين حرقهم على بن أبي طالب رضي الله عنه بالنار كلهم يدعون الإسلام وهم من أصحاب على رضي الله عنه وتعلموا العلم من الصحابة ولكن اعتقدوا في على مثل الاعتقاد في يوسف وشمسان وأمثالها. فكيف أجمع الصحابة على قتلهم وكفرهم؟ أتظنون أن الصحابة يُكفّرون المسلمين؟ أم تظنون أن الاعتقاد في تاج وأمثاله لا يضر والاعتقاد في على بن أبي طالب رضي الله عنه يُكفّر؟

ويقال أيضًا: بنو عبيد القداح (٢) الذين ملكوا المغرب ومصر في زمان بني العباس كلهم يشهدون أن لا إله الله وأن محمدًا رسول الله، ويدعون الإسلام، ويصلون الجمعة والجهاعة، فلها أظهر وا مخالفة الشريعة في أشياء دون ما نحن فيه أجمع العلهاء على كفرهم وقتالهم، وأن بلادهم بلاد حرب، وغزاهم المسلمون حتى استنقذوا ما بأيديهم من بلدان المسلمين.

<sup>(</sup>۱) قوله: «ويقال أيضًا إن الذين حرقهم علي بن أبي طالب بالنار، إلخ ، هذا جواب رابع فقد كان هؤلاء يدعون الإسلام، وتعلموا من الصحابة ومع ذلك لم يمنعهم هذا من الحكم بكفرهم، وتحريقهم بالنار لأنهم قالوا في علي بن أبي طالب إنه إله، مثل ما يدعي هؤلاء بمن يؤلمونهم، كشمسان وغيره.

فكيف أجمع الصحابة رضي الله عنهم على قتل هؤلاء، أتظنون أن الصحابة رضي الله عنهم يجمعون على قتل من لا يحل قتله، وتكفير من ليس بكافر؟! ذلك لا يمكن أم تظنون أن الاعتقاد في تاج وأمثاله لا يضر والاعتقاد في علي بن أبي طالب يضر.

<sup>(</sup>٢) قوله: «ويقال أيضًا بنو عبيد القداح» إلخ هذا جواب خامس وهو إجماع العلماء على كفر بني عبيد القداح الذّين ملكوا المغرب ومصر وكانوا

ويقال أيضًا(۱): إذا كان الأولون لم يكفروا إلا أنهم جمعوا بين الشرك وتكذيب الرسول والقرآن وإنكار البعث ، وغير ذلك فها معنى الباب الذي ذكر العلماء في كل مذهب: (باب حكم المرتد) وهو المسلم البذي يكفر بعد إسلامه ، ثم ذكروا أنواعًا كثيرة كل نوع منها يُكفُرُ ويُحلُ دم الرجل وماله ، حتى أنهم ذكروا أشياء يسيرة عند من فعلها ، مثل كلمة يذكرها على وجه المزح واللعب .

يشهدون أن لا إلله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويصلون الجمعة والجماعات ويدعون أنهم مسلمين، ولكن ذلك لم يمنعهم من حكم المسلمين عليهم بالردة حين أظهروا مخالفة المسلمين في أشياء دون التوحيد حتى قاتلوهم واستنقذوا ما بأيديهم.

(۱) قوله: «ويقال أيضًا إذا كان الأولون لم يكفروا إلا لأنهم» إلخ هذا جواب سادس مضمونه أنه إذا كان الأولون لم يكفروا إلا حين جمعوا جميع أنواع الكفر من الشرك والتكذيب والاستكبار فها معنى ذكر أنواع من الكفر في (باب حكم المرتد) كل نوع منها يكفر حتى ذكروا أشياء يسيرة عند من فعلها مثل كلمة يذكرها بلسانه دون قلبه، أو كلمة يذكرها على وجه المزح واللعب، فلولا أن الكفر يحصل بفعل نوع منه وإن كان الفاعل مستقيًا في جانب آخر لم يكن لذكر الأنواع فائدة.

يقول رحمه الله تعالى: وبما يدفع شبه هؤلاء، هم الفقهاء في كل مذهب، ذكروا في كتبهم (باب حكم المرتد) وذكروا أنواعًا كثيرة، حتى ذكروا الكلمة يذكرها الإنسان بلسانه ولا يعتقدها بقلبه، أو يذكرها على سبيل المزح، ومع ذلك كفروهم وأخرجوهم من الإسلام بها وسيأتي لذلك مزيد بيان وإيضاح.

ويقال أيضًا: الذين قال الله فيهم (۱): ﴿ يَحلفُونَ بِالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروا بعد إسلامهم ﴾ أما سمعت الله كفرهم بكلمة مع كونهم في زمن رسول الله، صلى الله عليه وسلم ويجاهدون معه ويصلون، ويزكون، ويحجون، ويوحدون، وكذلك الذين قال الله فيهم: ﴿قُلُ أَبَالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيهانكم ﴾ فهؤلاء الذين صرح الله فيهم أنهم كفروا بعد إيهانهم وهم مع رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في غزوة تبوك قالوا كلمة ذكروا أنهم قالوها على وجه المزح فتأمل هذه الشبهة وهي قولهم:

تُكفَرُون من المسلمين أناسًا يشهدون أن لا إله إلا الله ويصلون ويصومون ثم تأمل جوابها فإنه من أنفع ما في هذه الأوراق .

الأولى: أن الله تعالى حكم بكفر المنافقين الذين قالوا كلمة الكفر مع أنهم كانوا مع النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم يصلون ويزكون ويجون ويجاهدون ويوحدون.

الثانية: أنه حكم بكفر المنافقين الذين استهزؤوا بالله وآياته ورسوله وقالوا «ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطونًا، ولا أكذب ألسنًا، ولا أجبن عند اللقاء»(١) يعني رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه القراء فانزل الله فيهم ﴿ولئن سألتهم ليقولن إنها كنا نخوض ونلعب قل أيا لله وآياته ورسوله كنتم تستهزءون لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيهانكم ﴾. فحكم بكفرهم بعد إيهانهم مع أنهم ذكروا أنهم كانوا =

<sup>(</sup>١) قوله: «ويقال أيضًا الذين قال الله فيهم ﴿ يُحلفُونَ بِاللهُ مَا قَالُوا ﴾ إلخ هذا جواب سابع مضمونه واقعتان:

<sup>(</sup>١) ابن جرير الطبري جـ ١٤ وابن كثير جـ ٢ ص ٣٨١.

ومن الدليل على ذلك(١) أيضًا ما حكى الله عن بني إسرائيل مع إسلامهم وعلمهم وصلاحهم أنهم قالوا لموسى: ﴿اجعل لنا إلها كها لهم آلهة ﴾ وقول أناس من الصحابة: «اجعل لنا ذات أنواط» فحلف النبي صلى الله عليه وسلم، أن هذا نظير قول بني إسرائيل اجعل لنا إلهاً.

ولكن للمشركين شبهة يدلون بها عند هذه القصة وهي أنهم يقولون: إن بني إسرائيل لم يكفروا بذلك، وكذلك الذين قالوا للنبي صلى الله عليه وسلم اجعل لنا ذات أنواط لم يكفروا.

فالجواب: أن نقول إن بني إسرائيل لم يفعلوا ذلك، وكذلك الذين سألوا النبي صلى الله عليه وسلم، لم يفعلوا ذلك، ولا خلاف أن بني إسرائيل لو فعلوا ذلك، لكفروا، وكذلك لا خلاف في أن الذين نهاهم النبي، صلى الله عليه وسلم، لو لم يطيعوه واتخذوا ذات أنواط بعد نهيه لكفروا وهذا هو المطلوب

يستهزئون ولم يقولوا ذلك على سبيل الجد، وكانوا يصلون ويتصدقون، ثم ذكر المؤلف ـ رحمه الله ـ أن الجواب على هذه الشبهة من أنفع ما في هذه الأوراق.

<sup>(</sup>۱) قوله: «ومن الدليل على ذلك» أي على أن الإنسان قد يقول أو يفعل ما هو كفر من حيث لا يشعر قول بني إسرائيل مع إسلامهم وعلمهم وصلاحهم لموسى عليه الصلاة والسلام: «اجعل لنا إلها كها لهم آلهة » وقول أصحاب النبي، صلى الله عليه وسلم: «اجعل لنا ذات أنواط كها لهم ذات أنواط» فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم،

ولكن هذه القصة تفيد أن المسلم - بل العالم - قد يقع في أنواع من الشرك لا يدري عنها فتفيد التعلم والتحرز ومعرفة أن قول الجاهل (التوحيد فهمناه) أن هذا من أكبر الجهل ومكايد الشيطان(١).

«الله أكبر إنها السنن قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: واجعل لنا إلها كما لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون للركبن سنن من كان قبلكم (١) وهذا يدل على أن موسى ومحمدًا عليها الصلاة والسلام قد أنكرا ذلك غاية الإنكار وهذا هو المطلوب، فإن هذين النبيين الكريمين لم يقرا أقوامهما على هذا الطلب الذي طلبوه بل أنكراه.

وقد شبه بعض المشركين في هذا الدليل فقال: إن الصحابة وبنى إسرائيل لم يكفروا بذلك.

وجواب هذه الشبهة: أن الصحابة وبني إسرائيل لم يفعلوا ذلك حين لقوا من الرسولين الكريمين إنكار ذلك.

(١) هذا شروع في بيان ما تفيده هذه القصة أعني قصة الأنواط وبني إسرائيل من الفوائد:

الفائدة الأولى: أن الإنسان وإن كان عالمًا قد يخفى عليه بعض أنواع الشرك، وهذا يوجب على الإنسان أن يتعلم ويعرف حتى لا يقع في الشرك وهو لا يدري، وأنه إذا قال أنا أعرف الشرك وهو لا يعرفه كان ذلك من أخطر ما يكون على العبد، لأن هذا جهل مركب، والجهل المركب شر من الجهل البسيط، لأن الجاهل جهلاً بسيطًا يتعلم وينتفع بعلمه، وأما الجاهل جهلاً مركبًا فإنه يظن نفسه عالمًا وهو جاهل فيستمر فيها هو عليه من العمل المخالف للشريعة.

<sup>(</sup>١) الترمذي (١٧٧١) وقال: حديث حسن صحيح.

وتفيد أيضًا أن المسلم المجتهد(١) إذا تكلم بكلام كفر وهو لايدري فنبه على ذلك فتاب من ساعته أنه لا يكفر كها فعل بنو إسرائيل والذين سألوا النبى، صلى الله عليه وسلم .

وتفيد أنه لوكريكفر (٢) فإنه يغلظ عليه الكلام تغليظًا شديدًا كما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم

وللمشركين شبهة أخرى (٣) يقولون: إن النبي صلى الله عليه وسلم أنكر على أسامة قتل من قال: «لا إله إلا الله»، وكذلك قوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» وأحاديث أخرى في الكف عمن قالها، ومراد هؤلاء الجهلة أن من قالها لا يكفر، ولا يُقتل ولو فعل ما فعل.

<sup>(</sup>۱) قوله: «ويفيد أيضًا أن المسلم المجتهد» إلخ هذه هي الفائدة الثانية أن المسلم إذا قال ما يقتضي الكفر جاهلا بذلك ثم نبه فانتبه وتاب في الحال فإن ذلك لا يضره لأنه معذور بجهله ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها، أما لو استمر على ما علمه من الكفر فإنه يحكم بها تقتضيه حاله.

<sup>(</sup>٢) قوله: «وتفيد أيضًا أنه لو لم يكفر» إلخ هذه هي الفائدة الثالثة، أن الإنسان وإن كان لا يدري عن الشيء إذا طلب ما يكون به الكفر فإنه يغلظ عليه تغليظًا شديدًا؛ لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال لأصحابه «الله أكبر إنها السنن لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة» وهذا إنكار ظاهر.

<sup>(</sup>٣) قوله: «وللمشركين شبهة أخرى» إلخ يعني للمشركين المشبهين شبهة أخرى مع ما سبق من الشبهات وهي: أن النبي صلى الله عليه وآله

فيقال لهؤلاء المشركين الجهال: معلوم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قاتل اليهود وسباهم وهم يقولون لا إله إلا الله ، وأن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قاتلوا بني حنيفة وهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ويصلون ويّدعون الإسلام، وكذلك الذين حرقهم على بن أبي طالب بالنار(۱).

وسلم أنكر على أسامة بن زيد رضي الله عنه قتل الرجل بعد أن قال لا إله إلا الله فقال: «أقتلته بعد أن قال لا إله إلا الله» وما زال يكررها عليه الصلاة والسلام على أسامة حتى قال أسامة: «تمنيت أني لم أكن أسلمت بعد» (أوكذلك قوله صلى الله عليه وآله وسلم «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» وأمثال ذلك من الأحاديث التي يستدلون بها على أن من قال «لا إله إلا الله» لا يكفر ولا يقتل وإن كان على الشرك من جهة أخرى، وهذا من الجهل العظيم، فليس قول «لا إله إلا الله» منجيًا من عذاب النار ومخلصًا للإنسان من الشرك عن جهة أخرى.

(١) قوله: «فيقال لهؤلاء المشركين الجهال» إلخ هذا جواب الشبهة التي أوردها هؤلاء الجهال فيها سبق وجوابها بها يلي:

أولاً: أن النبي صلى الله عليه وسلم قاتل اليهود وسباهم وهم يقولون لا إله إلا الله.

ثانيًا: أن الصحابة قاتلوا بني حنيفة وهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ويصلون ويدعون أنهم مسلمون.

ثالثًا: أن الذين حرقهم علي بن أبي طالب كأنوا يشهدون أن لا إله إلا الله .

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۲۹) ومسلم (۹۲). (۲) البخاري (۱۳۹۹) مسلم (۲۰).

وهؤلاء الجهلة مقرون أن من أنكر البعث كفر وقتل ولو قال لا إله إلا الله، وأن من جحد شيئًا من أركان الإسلام كفر وقتل ولو قالها، فكيف لا تنفعه إذا جحد فرعًا من الفروع، وتنفعه إذا جحد التوحيد الذي هو أصل دين الرسل ورأسه؟(١)

ولكن أعداء الله ما فهموا معنى الأحاديث: فأما حديث أسامة فإنه قتل رجلًا ادعى الإسلام بسبب أنه ظن أنه ما ادعى الإسلام إلا خوفًا على دمه وماله، والرجل إذا أظهر الإسلام وجب الكف عنه حتى يتبين منه ما يخالف ذلك، وأنزل الله تعالى في ذلك ﴿ ياأيها الذين آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ﴾ [سورة النساء، الآية: ١٤] أي فتثبتوا، فالآية تدل على أنه يجب الكف عنه والتثبت، فإن تبين منه بعد ذلك ما يخالف الإسلام قتل لقوله تعالى: ﴿ فتبينوا ﴾ ولو كان لا يقتل إذا قالها لم يكن للتثبيت معنى (٢).

<sup>(</sup>۱) قوله: «وهؤلاء الجهلة مقرون أن من أنكر البعث» إلخ هذا إلزام لهؤلاء الجهال واحتجاج عليهم بمثل ما قالوا به، فقد قالوا إن من أنكر البعث فإنه يقتل كافرًا، ويقولون من جحد وجوب شيء من أركان الإسلام، فإنه يحكم بكفره ويقتل وإن قال لا إله إلا الله، فكيف لا يكفر ولا يقتل من يجحد التوحيد الذي هو أساس الدين وإن قال لا إله إلا الله؟! أفلا يكون هذا أحق بالتكفير ممن جحد وجوب الصلاة، أو وجوب الزكاة؟! وهذا إلزام صحيح لا محيد عنه.

 <sup>(</sup>٢) قوله: «ولكن أعداء الله ما فهموا معنى الأحاديث» إلخ. يعني
 الأحاديث التي شبهوا بها ثم أخذ رحمه الله يبين معناها فقال:

فأما حديث أسامة، يعني الحديث الذي قتل فيه أسامة رضي الله عنه من قال لا إله إلا الله حين لحقه أسامة ليقتله وكان مشركًا، فقال: «لا إله إلا الله» فقتله أسامة لظنه أنه لم يكن مخلصًا في قوله وإنها قاله تخلصًا فليس فيه دليل على أن كل من قال «لا إله إلا الله» فهو مسلم ومعصوم الدم، ولكن فيه دليل على أنه يجب الكف عمن قال «لا إله إلا الله» ثم بعد ذلك ينظر في حاله حتى يتبين واستدل المؤلف لذلك بقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ﴾ الآية، فأمر الله تبارك وتعالى بالتبين أي التثبت وهذا يدل على أنه إذا تبين من الأمر كان خلاف ما كان عليه فإنه يجب أن يعامل بها يتبين من حاله، فإذا بان منه ما يخالف الإسلام قتل ولو كان لا يقتل مطلقًا إذا قالها لم يكن فائدة للأمر بالتثبت.

وعلى كل حال فإن حديث أسامة رضي الله عنه ليس فيه دليل على أن من قال «لا إله إلا الله» وهو مشرك يعبد الأصنام والأموات والملائكة والجن وغير ذلك يكون مسلمًا.

وكذلك الحديث الآخر وأمثاله معناه ما ذكرناه أن من أظهر التوحيد والإسلام وجب الكف عنه إلى أن يتبين منه ما يناقض ذلك والدليل على هذا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: «أقتلته بعد ما قال لا إله إلا الله» وقال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» هو الذي قال في الخوارج «أينها لقيتموهم فاقتلوهم لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد» مع كونهم من أكثر الناس عبادة وتهليلا وتسبيحًا، حتى أن الصحابة يحقرون أنفسهم عندهم، وهم تعلموا العلم من الصحابة فلم تنفعهم لا إله إلا الله، ولا كثرة العبادة، ولا العلم من الصحابة فلم تنفعهم لا إله إلا الله، ولا كثرة العبادة، ولا العلم من الصحابة فلم تنفعهم لا إله إلا الله، ولا كثرة العبادة، ولا العام من الصحابة فلم تنفعهم لا إله إلا الله،

<sup>(</sup>۱) قول الله عليه وسلم «أمرت أن أقاتل الناس» الخ ، فبين رحمه الله عليه وسلم «أمرت أن أقاتل الناس» الخ ، فبين رحمه الله تعالى أن معنى الحديث أن من أظهر الإسلام وجب الكف عنه حتى يتبين أمره ، لقوله تعالى : ﴿فتبينوا ﴾ لأن الأمر بالتبين يحتاج اليه إذا كنا في شك من ذلك ، أما لو كان قوله «لا إله إلا الله» بمجرده عاصها من القتل فإنه لا حاجة إلى التبين ، ثم استدل المؤلف ـ رحمه الله ـ لما ذهب إليه بأن الذي قال لأسامة «أقتلته بعد أن قال لا إله إلا الله» وقال : «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله . . . هو الـذي أمر بقتال الحوارج وقال «أينها لقيتموهم فاقتلوهم» (١) مع هو الـذي أمر بقتال الحوارج وقال «أينها لقيتموهم فاقتلوهم» (١) مع أن الخوارج يصلون ويذكرون الله ويقرؤون القرآن ، وهم قد تعلموا من أل الحوارج يصلون ويذكرون الله ويقرؤون القرآن ، وهم قد تعلموا من الصحابة رضي الله عنهم ومع ذلك لم ينفعهم ذلك شيئًا ؛ لأن الإيهان لم يصل إلى قلوبهم كها قال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم «إنه لا يجاوز حناجرهم».

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٩٣٠) ومسلم (١٠٦٨).

وكذلك ما ذكرناه من قتال اليهود وقتال الصحابة بني حنيفة، وكذلك أراد النبي صلى الله عليه وسلم، أن يغزو بني المصطلق لما أخبره رجل أنهم منعوا الزكاة حتى أنزل الله تعالى: ﴿ياأيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا ﴾ وكان الرجل كاذبًا عليهم أن وكل هذا يدل على أن مراد النبي، صلى الله عليه وسلم، في الأحاديث التي احتجوا بها ما ذكرناه (١).

ولهم شبهة أخرى: وهو ما ذكر النبي، صلى الله عليه وسلم، أن الناس يوم القيامة يستغيثون بآدم، ثم بنوح، ثم بإبراهيم، ثم بموسى، ثم بعيسى فكلهم يعتذر حتى ينتهوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قالوا: فهذا يدل على أن الاستغاثة بغير الله ليست شركاً.

والجواب أن نقول: سبحان من طبع على قلوب أعدائه فإن الاستغاثة بالمخلوق فيها يقدر عليه لا ننكرها، كها قال الله تعالى في قصة موسى: ﴿فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه ﴾ وكها يستغيث الإنسان بأصحابه في الحرب أو غيره في أشياء يقدر عليها المخلوق، ونحن أنكرنا استغاثة العبادة التي يفعلونها عند قبور الأولياء، أو في غيبتهم في الأشياء التي لا يقدر عليها إلا الله (٢).

<sup>(</sup>١) وهو أن مجرد قول «لا إله إلا الله» ليس مانعًا من القتل بل يجوز قتال من قالها إذا وجد سبب يقتضي قتاله.

<sup>(</sup>٢) قوله: «ولهم شبهة أخرى» يعني في أن الاستغاثة بغير الله ليست شركاً وقد أجاب عنها بجوابين:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري جـ ٢٦ ص ١٢٣ ، وابن كثير جـ ٤ ص ١٨٧ وقال : « قد روى طرق لهذا الحديث من أحسنها ما رواه الإمام أحمد » ، والهيثمي في «المجمع» جـ ٧ ص ١١١ وقال : « رواه أحمد ورجاله ثقات » .

إذا ثبت ذلك فاستغاثتهم بالأنبياء يوم القيامة يريدون منهم أن يدعوا الله أن يحاسب الناس حتى يستريح أهل الجنة من كرب الموقف وهـذا جائز في الدنيا والآخرة، وذلك أن تأي عند رجل صالح حي يجالسك ويسمع كلامك وتقول له: ادع الله لي، كها كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، يسألونه ذلك في حياته، وأما بعد موته فحاشا وكلا أنهم سألوه ذلك عند قبره، بل أنكر السلف الصالح على من قصد دعاء الله عند قبره فكيف بدعائه نفسه؟ (١)

الأول: أن هذه استغاثة بمخلوق فيها يقدر عليه وهذا لا ينكر لقوله تعالى في قصة موسى: ﴿فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه ﴾.

الجواب الثاني: أن الناس لم يستغيثوا بهؤلاء الأنبياء الكرام ليزيلوا عنهم الشدة، ولكنهم يستشفعون بهم عند الله \_ عز وجل \_ ليزيل هذه الشدة، وهناك فرق بين من يستغيث بالمخلوق ليكشف عنه الضرر والسوء، ومن يستشفع بالمخلوق إلى الله ليزيل الله عنه ذلك.

(۱) قوله: «إذا ثبت ذلك فاستغاثتهم بالأنبياء» الخ هذا هو الجواب الثاني وهو أن استغاثتهم بالأنبياء من باب طلب دعائهم إلى الله - عز وجل - أن يريح الخلق من هذا الموقف العظيم، وليس دعاءً لهم، بل طلب دعائهم لربهم عز وجل، وهذا أمر جائز كها أن الصحابة رضي الله عنهم يسألون النبي صلى الله عليه وسلم أن يدعو الله لهم، ففي الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه أن رجلًا دخل المسجد يوم الجمعة والنبي صلى الله عليه وآله وسلم يخطب. فقال: «يا رسول الله هلكت الأموال وانقطعت السبل، فادع الله يغيثنا» ولم يقل فأعثنا يا

رسول الله ، بل قال: «فادع الله يغيثنا» فرفع النبي صلى الله عليه وآله وسلم يديه وقال: «اللهم أغثنا» ثلاث مرات، فأنشأ الله سبحانه وتعالى سحابة فأمطرت، ولم يروا الشمس أسبوعًا كاملًا، والمطرينهمر، وفي الجمعة التالية دخل رجل أو الرجل الأول فقلل: «يا رسول الله غرق المال، وتهدم البناء فادع الله تعالى يمسكها عنا»، فدعا النبي صلى الله عليه وآله وسلم ربه وقال: «اللهم حولينا ولا علينا، اللهم على الآكام والضراب وبطون الأودية ومنابت الشجر »(فانفرجت السماء وخرج الصحابة يمشون في الشمس.

فهذا طلب دعاء من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لله ع عز وجل \_ وليس دعاء لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولا استغاثة به، وبهذا يعرف أن هذه الشبهة التي لبس بها هؤلاء شبهة لا تنفعهم بل هى حجة داحضة عند الله عز وجل.

ثم ذكر المؤلف \_ رحمه الله \_ أنه لا بأس أن تأتي لرجل صالح تعرفه وتعرف صلاحه فتسأله أن يدعو الله لك، وهذا حق إلا أنه لا ينبغي للإنسان أن يتخذ ذلك ديدنًا له كلما رأى رجلًا صالحًا قال ادع الله لي، فإن هذا ليس من عادة السلف رضي الله عنهم، وفيه اتكال على دعاء الغير، ومن المعلوم أن الإنسان إذا دعا ربه بنفسه كان خيرًا له لأنه يفعل عبادة يتقرب بها إلى الله \_ عز وجل \_ فإن الدعاء من العبادة كما قال الله تعالى (ادعوني أستجب لكم) الآية، والإنسان إذا دعا ربه بنفسه فإنه ينال أجر العبادة ثم يعتمد على الله عز وجل في حصول المنفعة ودفع المضرة، بخلاف ما إذا طلب من غيره أن يدعو الله له فإنه يعتمد على ذلك الغير وربما يكون تعلقه بهذا الغير أكثر من تعلقه =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ ءكتاب الاستسقاء/ باب الاستسقاء في خطبة الجمعة، ومسلم/ كتاب صلاة الاستسقاء/ باب الدعاء في الاستسقاء.

ولهم شبهة (۱) أخرى وهي: قصة إبراهيم عليه السلام لما ألقي في النار اعترض له جبريل في الهواء فقال: ألك حاجة؟ فقال إبراهيم: أما إليك فلا، قالوا: فلو كانت الاستغاثة بجبريل شركًا لم يعرضها على إبراهيم؟ فالجواب: أن هذا من جنس الشبهة الأولى: فإن جبريل عرض عليه أن ينفعه بأمر يقدر عليه، فإنه كها قال الله تعالى فيه ﴿شديد القوى﴾ [سورة النجم، الآية: ٥] فلو أذن الله له أن يأخذ نار إبراهيم وما حولها من الأرض والجبال ويلقيها في المشرق أو المغرب لفعل، ولو أمره أن يضع إبراهيم في مكان بعيد عنهم لفعل، ولو أمره أن يرفعه إلى السهاء لفعل، وهذا كرجل غني له مال كثير يرى رجلاً محتاجًا فيعرض عليه أن يقرضه، أو أن يهبه شيئًا يقضي به حاجته فيأبي ذلك الرجل عليه أن يأخذ ويصبر إلى أن يأتيه الله برزق لا منّة فيه لأحد. فأين المحتاج أن يأخذ ويصبر إلى أن يأتيه الله برزق لا منّة فيه لأحد. فأين هذا من استغاثة العبادة والشرك لو كانوا يفقهون؟!.

بالله عز وجل، وهذا الأمر فيه خطورة وقد قال شيخ الإسلام - رحمه الله - «إذا طلب الإنسان من شخص أن يدعو له فإن هذا من المسألة المذمومة» فينبغي للإنسان إذا طلب من شخص أن يدعو له أن ينوي بذلك نفع ذلك الغير بدعائه له، فإنه يؤجر على هذا وربها ينال ماجاء به الحديث أن الرجل إذا دعا لأخيه بظهر الغيب قالت الملائكة آمين ولك بمثلها.

<sup>(</sup>۱) قوله: «ولهم شبهة أخرى وهي قصة إبراهيم عليه السلام لما ألقى في النار» الخ والجواب عن هذه الشبهة:

أن جبريل إنها عرض عليه أمرًا ممكنًا يمكن أن يقوم به فلو أذن الله جبريل لأنقذ إبراهيم بها أعطاه الله تعالى من القوة فإن جبريل كها وصفه الله تعالى (شديد القوى) فلو أمره الله أن يأخذ نار إبراهيم وما

ولنختم الكلام(۱) - إن شاء الله تعالى - بمسألة عظيمة مهمة جدًا تفهم مما تقدم، ولكن نفرد لها الكلام لعظم شأنها، ولكثرة الغلظ فيها فنقول: لا خلاف أن التوحيد لابد أن يكون بالقلب واللسان والعمل، فإن اختل شيء من هذا لم يكن الرجل مسلمًا، فإن عرف التوحيد ولم يعمل به فهو كافر معاند كفرعون وإبليس وأمثالهما .

حولها ويلقيها في المشرق أو المغرب لفعل ولو أمره أن يحمل إبراهيم إلى مكان بعيد عنهم لفعل ولو أمره أن يرفعه إلى السماء لفعل.

ثم ضرب المؤلف بهذا مثلًا رجل غني أتى إلى فقير فقال هل لك حاجة في المال؟ من قرض أو هبة أو غير ذلك؟ فإنها هذا مما يقدر عليه، ولا يعد هذا شركًا لو قال نعم لي حاجة أقرضني، أو هبني لم يكن مشركًا.

(١) ختم المؤلف هذه الشبهات بمسألة عظيمة هي:

أنها لابد أن يكون الإنسان موحدًا بقلبه وقوله وعمله فإن كان موحدًا بقلبه ولكنه لم يوحد بقوله أو بعمله فإنه غير صادق في دعواه ، لأن توحيد القلب يتبعه توحيد القول والعمل لقول النبي صلى الله عليه وآله وسلم: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ، ألا وهي القلب»(۱) فإذا وحد الله كها زعم بقلبه ولكنه لم يوحده بقوله أو فعله فإنه من جنس فرعون الذي كان مستيقنًا بالحق عالمًا لكنه أصر وعاند وبقي على ما كان عليه من كان مستيقنًا بالحق عالمًا لكنه أصر وعاند وبقي على ما كان عليه من طلمًا وعلوًا وقال تعالى عن موسى أنه قال لفرعون (لقد علمت ما أنزل هؤلاء إلا رب السموات والأرض بصائر).

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٢) مسلم (١٥٩٩).

وهذا يغلظ فيه كثير من الناس يقولون: هذا حق ونحن نفهم هذا، ونشهد أنه الحق، ولكنا لا نقدر أن نفعله ولا يجوز عند أهل بلدنا إلا من وافقهم، وغير ذلك من الأعذار(١).

ولم يدر المسكين (٢) أن غالب أئمة الكفر يعرفون الحق، ولم يتركوه إلا لشيء من الأعذار كما قال تعالى: ﴿اشتروا بآيات الله ثمنًا قليلاً﴾ [سورة التوبة، الآية: ٩] وغير ذلك من الآيات كقوله: ﴿يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ﴾ [سورة البقرة، الآية: ١٤٦].

(٢) قوله: «ولم يدر المسكين» أي المعدم من الفقه والبصيرة أن غالب أئمة الكفر كانوا يعرفون الحق لكنهم عاندوا فخالفوا الحق كها قال تعالى: «المذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كها يعرفون أبناءهم » وقال: «اشتروا بآيات الله ثمنًا قليلًا» فكانوا يعتذرون بأعذار لا تنفعهم كخوف بعضهم من فوات الرئاسة وتصدر المجالس ونحو ذلك.

فكشير من أئمة الكفار يعرفون الحكم ولكنهم يكرهونه ولا يتبعونه، ومعرفة الحق دون العمل به أشد من الجهل بالحق، لأن الجاهل بالحق

<sup>(</sup>۱) قوله: «وهذا يغلط فيه كثير من الناس» إلخ يعني أن كثيراً من الناس يعرف الحق في هذا ويقولون نحن نعرف أن هذا هو الحق ولكننا لا نقدر عليه لمخالفته أهل بلدنا ونحو ذلك من الأعذار، وهذا العذر لا ينفعهم عند الله \_ عز وجل \_ لأن الواجب على المرء أن يلتمس رضا الله \_ عز وجل \_ ولو سخط الناس، وأن لا يتبع رضا الناس بسخط الله عز وجل، وهذا يشبه من يحتجون بها كان عليه آباؤهم وهم الذين حكى الله عنهم ﴿إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مهتدون والآية الأخرى ﴿وإنا على آثارهم مقتدون ﴾

فإن عمل بالتوحيد عملاً ظاهرًا(۱) وهو لا يفهمه، أو لا يعتقده بقلبه فهو منافق، وهو شر من الكافر الخالص لقوله تعالى: ﴿إِنَ المنافقين في الدرك الأسفل من النار﴾ [سورة النساء، الآية: ١٤٥].

وهذه المسألة كبيرة طويلة (٢) تبين لك إذا تأملتها في ألسنة الناس ترى من يعرف الحق ويترك العمل به لخوف نقص دنيا، أو جاه، أو مداراة لأحد، وترى من يعمل به ظاهرًا لا باطنًا فإذا سألته عما يعتقد بقلبه فإذا هو لا يعرفه ولكن عليك بفهم آيتين من كتاب الله:

يعذر، وقد يعلم فيتنبه ويتعلم بخلاف المعاند المستكبر، ولهذا كان اليه ود مغضوبًا عليهم لعلمهم بالحق وتركهم إياه، وكان النصارى ضالين لأنهم لم يعرفوا الحق، لكن بعد بعثة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم كان النصارى عالمين فكانوا مثل اليهود في كونهم مغضوبًا عليهم.

<sup>(</sup>۱) يقول رحمه الله: فإن عمل بالتوحيد ظاهرًا أى باللسان والجوارح، ولكنه لم يعتقده بقلبه ولم يفهمه فإنه منافق، وهو شر من الكافر المصرح بكفره لقوله تعالى: ﴿إِنْ المنافقين في الدرك الأسفل من النار﴾ وهذا ظاهر فيمن كان معاندًا يعلم الحق ولكنه كرهه بقلبه ولم يطمئن إليه، ولم يستقر به، ولكنه أظهر الالتزام بالشريعة خداعًا لله ولرسوله وللمؤمنين، وأما من كان لا يفهمه بالكلية ولا يدري ولكنه يعمل كما يعمل الناس ولم يتبين له ذلك الشيء الذي يعملونه والمقصود منه، فإن الواجب أن يبلغ ويعلم، فإن أصر على ما هو عليه من إنكاره بقلبه فهو منافق.

<sup>(</sup>٢) بين ـ رحمه الله ـ أن هذه المسألة مسألة كبيرة طويلة يعني أن تتبعها يطول بواسطة أن كثيرًا من الناس قد يأبي الحق خوفًا من أن يلام عليه، أو رجاء لجاه أو دنيا، فيحتاج أن يتتبع أحوال الناس ويعرفها تمامًا حتى

أولاهما(۱): قوله تعالى: ﴿لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيهانكم ﴾، فإذا تحققت أن بعض الصحابة الذين غزوا الروم مع رسول الله، صلى الله عليه وسلم، كفروا بسبب كلمة قالوها على وجه المزح واللعب تبين لك أن الذي يتكلم بالكفر، أو يعمل به خوفًا من نقص مال، أو جاه، أو مداراة لأحد أعظم ممن يتكلم بكلمة يمزح بها.

والآية الثانية(٢): قوله تعالى: ﴿من كفر بالله من بعد إيهانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيهان ولكن من شرح بالكفر صدرًا فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم ذلك بأنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة ﴾ فلم يعذر الله

الآية نزلت في المنافقين الذين سبوا رسول الله، صلى الله عليه وآله وسلم، وأصحابه القراء.

فالمؤلف ـ رحمه الله ـ يقول إذا كان هؤلاء المنافقون الذين غزوا مع رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في غزوة تبوك كفروا بكلمة قالوها على سبيل المزاح لا على سبيل الجد فيا بالك بمن يكفر كفرا جدياً يريده بقلبه من أجل خوف فوات مركز، أو جاه، أو ما أشبه ذلك، فإنه يكون أعظم وأعظم. فالواقع خوفًا أو رجاءً أن كلهم كفروا بعد إيانهم سواء فعلوا ذلك استهزاءً أو فعلوه على سبيل الجد والكفر، فإن كل إنسان يظهر الإسلام ويبطن الكفر فهو منافق على أي وجه كان.

(٢) هذه هي الآية الثانية التي حث المؤلف ـ رحمه الله تعالى ـ على تدبرها وهذه الآية تدل على أنه لا يعذر أحد كفر بعد إيهانه إلا من كان

يعلم من هو منافق ومن هو مؤمن إيهانًا خالصًا.

<sup>(</sup>۱) يحث المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ على تدبر آيتين من كتاب الله \_ عز وجل \_: أولاهما قوله تعالى: ﴿لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيهانكم﴾ وهذه

من هؤلاء إلا من أكره مع كون قلبه مطمئنًا بالإيهان وأما غير هذا فقد كفر بعد إيهانه سواء فعله خوفًا، أو مداراة، أو مشحة بوطنه أو أهله أو عشيرته أو ماله، أو فعله على وجه المزح أو لغير ذلك من الأغراض إلا المكره.

فالآية تدل على هذا(١) من جهتين:

الأولى: قوله: ﴿إلا من أكره ﴾ فلم يستثن الله تعالى إلا المكره، ومعلوم أن الإنسان لا يكره إلا على الكلام أو الفعل وأما عقيدة القلب فلا يكره عليها أحد .

والثانية (٢): قوله تعالى: ﴿ ذلك بأنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة ﴾ فصرح أن هذا الكفر والعذاب لم يكن بسبب الاعتقاد، أو الجهل، أو البغض للدين، أو محبة الكفر وإنها سببه أن له في ذلك حظًا من حظوظ الدنيا فآثره على الدين.

مكرهاً، وأما من كفر على سبيل الاختيار لأي غرض من الأغراض سواءً كان مزاحًا، أو مشحة في وظيفة، أو دفاعًا عن وطن، أو ما أشبه ذلك فإنه يكون كافرًا، فالله \_ عز وجل \_ لم يعذر من كفر إلا من كان مكرهاً بشرط أن يكون قلبه مطمئنًا بالإيهان.

<sup>(</sup>۱) أي أن الله تعالى لم يستثن في الآية من الكافرين إلا من أكره، والإكراه لا يكون إلا على القول أو الفعل، أما عقيدة القلب فلا يطلع عليها إلا الله، ولا يتصور فيها الإكراه، لأنه لا يمكن لأحد أن يكره شخصًا فيقول: لابد أن تعتقد كذا وكذا؛ لأنه أمر باطن لا يعلم به، وإنها الإكراه على ما ظهر فقط بالقول أو الفعل.

<sup>(</sup>٢) الوجه الثاني: أنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة فكان كفرهم سببه أنهم استحبوا الدنيا على الآخرة، ويعنى بالدنيا كل ما يتعلق بها من جاه،

## والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم(١).

أو مال، أو رياسة أو غير ذلك ممن آثر الدنيا بها فيها على الآخرة وكفره من أجل إيثار الدنيا فإنه يكون كافرًا وإن لم يكن مستحبًا للكفر ولكنه مستحب لحياة الدنيا فإنه يكفر، وذلك أن بعض الناس يكفر لأنه يحب الكفر ويعجبه، وبعض الناس يكفر لمال، أو جاه، أو رياسة، وبعض الناس يكفر لينال بذلك شيئًا من السلطان وما أشبه ذلك فالأغراض كثيرة.

نسأل الله تعالى أن يهدينا الصراط المستقيم وأن لا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا.

(۱) ختم شیخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالی کتابه هذا برد العلم إلی الله عز وجل والصلاة والسلام علی نبیه محمد وجهذا انتهی کتاب کشف الشبهات فنسأل الله تعالی أن یثیب مؤلفه أحسن ثواب وأن یجعل لنا نصیبًا من أجره وثوابه وأن یجمعنا وإیاه فی دار کرامته إنه جواد کریم والحمد لله رب العالمین وصلی الله وسلم



## بسم الله الرحمن الرحيم

#### الشـــرح

ابتدأ المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ كتابه بالبسملة إقتداءً بكتاب الله \_ عز وجل \_ فإنه مبدوء بالبسملة، واقتداء برسول الله ﷺ فإنه يبدأ كتبه ورسائله بالبسملة.

والجار والمجرور متعلق بفعل محذوف مؤخر مناسب للمقام تقديره هنا بسم الله أكتب.

وقدرناه فعلًا لأن الأصل في العمل الأفعال.

وقدرناه مؤخرًا لفائدتين:

الأولى: التبرك بالبداءة باسم الله تعالى.

الثانية: إفادة الحصر لأن تقديم المتعلق به يفيد الحصر.

وقدرناه مناسباً لأنه أدل على المراد فلو قلنا مثلاً عندما نريد أن نقرأ كتاباً باسم الله نبتدىء، لكن بسم الله نقرأ أدل على المراد.

لفظ الجلالة علم على الباري \_ جل وعلا \_ وهو الإسم الذي تتبعه جميع الأسماء حتى إنه في قوله تعالى: ﴿كتابِ أَنزَلناه إليك لتخرج

الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد الله الذي له ما في السماوات وما في الأرض (١)، لا نقول إن لفظ الجلالة (الله) صفة بل نقول هي عطف بيان لئلا يكون لفظ الجلالة تابعًا تبعية النعت للمنعوت، ولهذا قال العلماء أعرف المعارف لفظ (الله) لأنه لا يدل على أحد سوى الله عز وجل.

الرحمن: اسم من الأسهاء المختصة بالله لا يطلق على غيره. ومعناه: المتصف بالرحمة الواسعة.

الرحيم: اسم يطلق على الله عز وجل وعلى غيره.

ومعناه: ذو الرحمة الواصلة، فالرحمن ذو الرحمة الواسعة، والرحيم ذو الرحمة الواصلة فإذا جمعا صار المراد بالرحيم الموصل رحمته إلى من يشاء من عباده كما قال الله تعالى: ﴿يعذب من يشاء ويرحم من يشاء وإليه تقلبون ﴾(٢) والمراد بالرحمن الواسع الرحمة.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية ١-٢.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٢١.

من أعجب العجاب، وأكبر الآيات الدالة على قدرة الملك الغلاب ستة أصول بينها الله تعالى بياناً واضحاً للعوام فوق ما يظن الظانون، ثم بعد هذا غلط فيها كثير من أذكياء العالم وعقلاء بني آدم إلا أقل القليل .

## الشـــرح

شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب \_ رحمه الله تعالى \_ له عناية بالرسائل المختصرة التي يفهمها العامي وطالب العلم، ومن هذه الرسائل هذه الرسالة (ستة أصول عظيمة) وهي:

الأصل الأول: الاخلاص وبيان ضده وهو الشرك.

الأصل الثاني: الاجتماع في الدين والنهي عن التفرق فيه.

الأصل الثالث: السمع والطاعة لولاة الأمر.

الأصل الرابع: بيان العلم والعلماء، والفقه والفقهاء، ومن تشبه بهم وليس منهم.

الأصل الخامس: بيان من هم أولياء الله.

الأصل السادس: رد الشبهة التي وضعها الشيطان في ترك القرآن والسنة.

وهذه الأصول أصول مهمة جديرة بالعناية، ونحن نستعين بالله تعالى في شرحها والتعليق عليها بها يسر الله.

## الأصل الأول

إخلاص الدين لله تعالى وحده لا شريك له ، وبيان ضده الذي هو الشرك بالله ، وكون أكثر القرآن في بيان هذا الأصل من وجوه شتى بكلام يفهمه أبلد العامة ، ثم لما صار على أكثر الأمة ما صار أظهر لهم الشيطان الإخلاص في صورة تنقص الصالحين والتقصير في حقوقهم ، وأظهر لهم الشرك بالله في صورة محبة الصالحين وأتباعهم .

#### الشسرح

الاخلاص لله معناه: «أن يقصد المرء بعبادته التقرب إلى الله تعالى والتوصل إلى دار كرامته». بأن يكون العبد مخلصاً لله تعالى في قصده مخلصاً لله تعالى في محبته، مخلصاً لله تعالى في تعظيمه، مخلصاً لله تعالى في ظاهره وباطنه لا يبتغي بعبادته إلا وجه الله تعالى والوصول إلى دار كرامته كما قال تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ صلاتِي ونُسكي وَمحيايَ وَمَاتِي لله ربِّ العَالَمِينَ لا شريكَ له وَبذلك أمرتُ وأنا أوّل المسلمين (١٠). وقوله تعالى: ﴿وَأُنبُوا إِلَى رَبَكِم وَأُسلَموا له (١٠)، وقوله: ﴿وَإِلَهُكُم إِلهُ واحدٌ لا إله إلا هُو الرَّحنُ الرحيم (٣)، وقوله: ﴿وَإِلَهُكُم إله واحدٌ لا إله إلا هُو الرَّحنُ الرحيم (٣)، وقوله: ﴿وَإِلَهُكُم إله واحدٌ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآيتان ١٦٢\_١٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٦٣.

فله أسلمُوا (۱)، وقد أرسل الله تعالى جميع الرسل بذلك كها قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ مِن رَسُول إِلاَّ نُوحِي إليهِ أَنهُ لا إِلهَ إِلاَّ نُوحِي إليهِ أَنهُ لا إِلهَ إِلاَّ فَاعبُدُونِ ﴿ (٢) وكها وضح الله ذلك في كتابه كها قال المؤلف: «من وجوه شتى بكلام يفهمه أبلد العامة» فقد وضحه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقد جاء عليه الصلاة والسلام بتحقيق التوحيد وإخلاصه وتخليصه من كل شائبة، وسد كل طريق يمكن أن يوصل إلى ثلم هذا التوحيد أو إضعافه، حتى إن رجلاً قال للنبي صلى الله عليه وسلم «وما شاء الله وشئت» فقال النبي على هذا الرجل أن يقرن مشيئته بمشيئة وحده» (٣)، فأنكر النبي على هذا الرجل أن يقرن مشيئته بمشيئة الله تعالى بحرف يقتضي التسوية بينها، وجعل ذلك من اتخاذ الند لله وجعل حز وجل -، ومن ذلك أيضاً أن النبي على حرم الحلف بغير الله وجعل ذلك من الشرك بالله فقال على « «من حلف بغير الله فقد كفر أو

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد جـ ١ ص ٢١٤، ص ٢٧٤، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» ص ٢٨٦ رقم (٣) أخرجه الإمام أحمد جـ ١ المسنف» جـ ١ ١، ص ٢٧، والبخاري في «الأدب المفرد» ص ٢٣٤.

شرك» (۱) وذلك لأن الحلف بغير الله تعظيم للمحلوف به بها لا يستحقه إلا الله عز وجل، وحينها قدم عليه وفد فقالوا: «يا رسول الله، ياخيرنا وابن خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا» قال: «يا أيها الناس قولوا بقولكم ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمد عبدالله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل» (۱) وقد عقد المصنف رحمه الله لذلك باباً في كتاب التوحيد. فقال: «باب ما جاء في حماية المصطفى على حمى التوحيد وسده طرق الشرك».

وكم بين الله تعالى الإخلاص وأظهره بين ضده وهو الشرك فقال تعالى: ﴿إِنَ الله لا يغفر أَن يشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء ﴾ (٣) ، وقال تعالى: ﴿واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ﴾ (١) ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الامام أحمد جـ٢ ص ١٢٥، وأبو داود/ كتاب الإيهان والنذور/ باب الحلف بغير الله تعالى، والترمذي/ كتاب النذور/ باب كراهية الحلف بغير الله. وقال: حديث حسن، والبيهقي في «السنن» جـ١٠ ص ٢٩، والبغوي في «شرح السنة» جـ١٠ ص٧، والحاكم في «المستدرك» جـ١ ص ٢٥، قال الحاكم: «حديث صحيح على شرط الشيخين»

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد جـ٣ ص ٢٤١، وعبدالرزاق في «المصنف» جـ١١ ص ٢٧٢، والبخاري في «الأدب المفرد» رقم (٨٧٥)

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٣٦.

وقال: ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولًا أن أعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت﴾ (١) ، والآيات في ذلك كثيرة . ويقول النبي ﷺ: «من لقى الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة ، ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار» (٢) رواه مسلم من حديث جابر.

والشرك على نوعين:

النوع الأول: شرك أكبر مخرج عن الملة وهو: «كل شرك أطلقه الشارع وهو مناف للتوحيد منافاة مطلقة» مثل أن يصرف شيئاً من أنواع العبادة لغير الله بأن يصلي لغير الله أو يذبح لغير الله، أو أن يدعو صاحب قبر، أو يدعو لغير الله، أو أن يدعو عير الله تعالى مثل أن يدعو صاحب قبر، أو يدعو غائباً لانقاذه من أمر لا يقدر عليه إلا الحاضر، وأنواع الشرك معلومة فيها كتبه أهل العلم.

النوع الشاني: الشرك الأصغر وهو «كل عمل قولي أو فعلي أطلق عليه الشارع وصف الشرك لكنه لا ينافي التوحيد منافاة مطلقة مثل الحلف بغير الله فالحالف بغير الله الذي لا يعتقد أن لغير الله تعالى من العظمة ما يهاثل عظمة الله مشرك شركاً أصغر، ومثل الرياء وهو خطير قال فيه النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: «أخوف ما أخاف

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري/ كتاب العلم/ باب من خص بالعلم قومًا دون قوم كراهية أن لا يفهموا، ومسلم/ كتاب الإيهان/ باب من مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة ومن مات مشرك دخل النار.

عليكم الشرك الأصغر فسئل عنه؟ فقال: الرياء» (١) وقد يصل الرياء إلى الشرك الأكبر، وقد مثل ابن القيم \_ رحمه الله \_ للشرك الأصغر بيسير الرياء وهذا يدل على أن كثير الرياء قد يصل إلى الشرك الأكبر، وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن قوله تعالى: ﴿إِن الله لا يغفرُ أن يشرك به الحدر من يشمل كل شرك ولو كان أصغر. فالواجب الحذر من الشرك مطلقاً فإن عاقبته وخيمة قال الله تعالى: ﴿إنَّهُ مِن يَشُرِكُ بِاللهِ فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار ﴾ (٣) ، فإذا حرمت الجنة على المشرك لزم أن يكون خالداً في النار أبداً، فالمشرك بالله تعالى قد خسر الأخرة لاريب لأنه في النار خالداً، وخسر الدنيا لأنه قامت عليه الحجة وجاءه النذير ولكنه خسر لم يستفد من الدنيا شيئاً قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينِ الذِّينِ حُسرُوا أَنْفُسُهُم وأهليهم يوَمَ القِيَامةِ ألا ذَلِك هُو الْحُسران الْمَبِينُ ﴾ (١) فخسر نفسه لأنه لم يستفد منها شيئاً وأوردها النار وبئس الورد المورود، وخسر أهله لأنهم إن كانوا مؤمنين فهم في الجنة فلا يتمتع بهم، وإن كانوا في النار فكذلك لأنه كلما دخلت أمة لعنت أختها.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد جـ٥ ص ٤٢٨، وابن أبي شببة في «الإيمان» ص ٨٦ باب الخروج من الإيمان بالمعاصي، والهيثمي في «المجمع» جـ١٠ ص ٢٢٧ وقال: «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير عبدالله بن شبيب بن خالد وهو ثقة».

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ١٥.

واعلم أن الشرك خفى جداً وقد خافه خليل الرحمن وأمام الحنفاء كما حكى الله عنه: ﴿واجنبني وَبنيِّ أَن نعبُدَ الأصنام﴾ (١) وتأمل قوله: ﴿واجنبني﴾ ولم يقل: «وامنعني» لأن معنى اجنبني أي اجعلني في جانب عبادة والأصنام في جانب، وهذا أبلغ من امنعني لأنه إذا كان في جانب وهي في جانب كان أبعد، وقال ابن أبي مليكة: «أدركت ثلاثين من أصحاب رسول الله على كلهم يخاف النفاق على نفسه» (٢) وقال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه لحذيفة بن اليهان: «أنشدك الله هل سهاني لك رسول الله عليه من سمى من المنافقين» مع أن الرسول صلى الله عليه وسلم بشره بالجنة ولكنه خاف أن يكون ذلك لما ظهر لرسول الله ﷺ من أفعاله في حياته، فلا يأمن النفاق إلا منافق، ولا يخاف النفاق إلا مؤمن، فعلى العبد أن يحرص على الإخلاص وأن يجاهد نفسه عليه قال بعض السلف «ما جاهدت نفسي على شيء ما جاهدتها على الاخلاص» فالشرك أمره صعب جداً ليس بالهين ولكن الله ييسر الاخلاص على العبد وذلك بأن يجعل الله نصب عينيه فيقصد بعمله وجه الله.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري/ كتاب الإيهان، باب خوف المؤمن أن يجبط عمله وهو لا يشعر.

## الأصل الثاني

أمر الله بالاجتماع في الدين ونهى عن التفرق فيه، فبين الله هذا بياناً شافياً تفهمه العوام، ونهانا أن نكون كالذين تفرقوا واختلفوا قبلنا فهلكوا، وذكر أنه أمر المسلمين بالاجتماع في الدين ونهاهم عن التفرق فيه، ويزيده وضوحاً ما وردت به السنة من العجب العجاب في ذلك، ثم صار الأمر إلى أن الافتراق في أصول الدين وفروعه هو العلم والفقه في الدين، وصار الاجتماع في الدين لا يقوله إلا زنديق أو مجنون .

#### الشـــرح

الأصل الشاني من الأصول التي ساقها الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ الاجتماع في الدين والنهي عن التفرق فيه، وهذا الأصل العظيم قد دل عليه كتاب الله تعالى، وسنة رسوله على وعمل الصحابة رضي الله عنهم والسلف الصالح رحمهم الله تعالى:

أما كتاب الله تعالى: فقد قال الله \_ عز وجل \_: ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّينَ آمنُوا اتَّقُوا الله حَقّ تُقاتِه ولا تموتُنّ إلاّ وأنتُمْ مُسلمُون وأعتصموا بِحَبلِ الله جَميعاً ولا تفرقُوا وأذكرُ وا نعمة الله عليكُم إذ كُنتم أعداءً فألفّ بينَ قُلوبِكُم فأصبحتم بنعمته إخوانًا وكُنتمُ على شَفا حُفرةٍ مِن النّارِ

فأنقَذكُم منها كذلك يُبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون (١) وقال تعالى: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالْذَيْنَ تَفْرَقُوا وَأَختلفُوا مِن بعد مَا جَاءُهم البَيّناتِ وأولئكَ لهم عذابٌ عَظيم (١) وقال تعالى: ﴿ولا تَنازَعُوا فَتَفْشلُوا وَتَذَهبَ رَعُكم (١) ، وقال تعالى: ﴿إِن الذِينِ فَرقوا دينهم وَتَفْشلُوا وَتَذَهبَ رَعُكم (١) ، وقال تعالى: ﴿إِن الذِينِ فَرقوا دينهم وكانوا شيعاً لَستَ منهُم في شيء (١) ، وقال تعالى: ﴿شَرَعَ لكمْ من الله وصى به نُوحاً والذي أوحينا اليك وما وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدينَ ولا تتفرقوا فيه (١) .

ففي هذه الآيات نهى الله تعالى عن التفرق وبين عواقبه الوخيمة على الفرد والمجتمع والأمة بأسرها.

وأما دلالة السنة على هذا الأصل العظيم: فقد قال رسول الله على «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره، التقوى ههنا، التقوى ههنا ـ ويشير إلى صدره ـ بحسب امرىء من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام دمه وعرضه وماله» (١) ، وفي رواية: «لا تحاسدوا، ولا تباغضوا ولا تجسسوا، ولا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الأيتان:١٠٣\_١٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري / كتاب الإكراه / باب يمين الرجل لصاحبه: إنه أخوه. إذا خاف عليه القتل أو نحوه، ومسلم / كتاب البر والصلة / باب تحريم الظلم.

تحسسوا ولا تناجشوا وكونوا عباد الله إخواناً» وفي رواية: «لا تقاطعوا، ولا تدابروا، ولا تباغضوا، ولا تجاسدوا وكونوا عباد الله إخواناً» (۱). ويقول عليه الصلاة والسلام: «المؤمن للؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً» (۱) وقال عليه الصلاة والسلام لأبي أيوب رضي الله عنه: «ألا أدلك على تجارة؟» قال: بلى يا رسول الله. قال: «تسعى في الإصلاح بين الناس إذا تفاسدوا، وتقارب بينهم إذا تباعدوا» (۱) وفي مقابلة أمر النبي على المؤمنين بالتحاب والتآلف ومحبة الخير والتعاون على البر والتقوى وفعل الأسباب التي تقوى ذلك وتنمية في مقابلة ذلك نهى النبي عن كل ما يوجب تفرق المسلمين وتباعدهم وذلك لما في التفرق والبغضاء من المفاسد العظيمة فالتفرق هو قرة عين شياطين الجن والإنس، لأن شياطين الإنس والجن لا يودون من أهل الإسلام أن يجتمعوا على شيء فهم يريدون أن يتفرقوا لأنهم يعلمون أن التفرق تفتت للقوة التي تحصل بالالتزام والاتجاه إلى الله عز وجل.

فالنبي ﷺ حث على التآلف والتحاب بقوله وفعله، ونهى عن التفرق والاختلاف الذي يودي إلى تفريق الكلمة وذهاب الريح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري/ كتاب الأدب/ باب ما ينهى عن التحاسد والتدابر، ومسلم/ كتاب البر والصلة/ باب تحريم التحاسد والتباغض.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري/ كتاب الأدب/ باب تعاون المؤمنين بعضهم بعضاً، ومسلم/ كتاب البر والصلة/ باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم.

<sup>(</sup>٣) الهيشمي / في المجمع جـ ٨ ص ٨٠.

وأما عمل الصحابة فقد وقع بينهم رضي الله عنهم الاختلاف، لكن لم يحصل به التفرق ولا العدواة ولا البغضاء، فقد حصل الخلاف بينهم في عهد رسول الله عني ورسول الله بين أظهرهم فمن ذلك أن النبي لل فرغ من غزوة الأحزاب، وجاءه جبريل يأمره أن يخرج إلى بني قريظة لنقضهم العهد قال النبي على لأصحابه: «لا يصلين أحد منكم العصر إلا في بني قريظة» (١) فخرجوا من المدينة إلى بني قريظة وحان وقت صلاة العصر فقال بعضهم: لا نصلي إلا في بني قريظة ولو غابت الشمس، لأن النبي على قال: «لا يصلين أحد منكم العصر إلا في بني قريظة وأطعنا.

ومنهم من قال: نصلي في الوقت لأن رسول الله على أراد بذلك النبي المبادرة والإسراع إلى الخروج ولم يرد منا تأخير الصلاة. فبلغ ذلك النبي فلم يعنف أحداً منهم ولم يوبخه على ما فهم، وهم بأنفسهم رضي الله عنهم لم يتفرقوا من أجل اختلاف الرأي في فهم حديث رسول الله عنهم لم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الخوف/ باب صلاة الطالب والمطلوب راكباً وإيهاءً، ومسلم/ كتاب الجهاد والسيد/ باب المبادرة بالغزو. . . .

أما عمل السلف الصالح: فإن من أصول أهل السنة والجماعة في المسائل الخلافية أن ما كان الخلاف فيه صادراً عن اجتهاد وكان مما يسوغ فيه الاجتهاد فإن بعضهم يعذر بعضاً بالخلاف ولا يحمل بعضهم على بعض حقداً، ولا عداوة، ولا بغضاء بل يعتقدون أنهم أخوة حتى وإن حصل بينهم هذا الخلاف حتى إن الواحد منهم ليصلى خلف من يرى أنه ليس على وضوء ويرى الامام أنه على وضوء ، مثل أن يصلى خلف شخص أكل لحم أبل وهذا الامام يرى أنه لا ينقض الوضوء، والمأموم يرى أنه ينقض الوضوء فيرى أن الصلاة خلف ذلك الامام صحيحة وإن كان هو لو صلاها بنفسه لرأى أن صلاته غير صحيحة، كل هذا لأنهم يرون أن الخلاف الناشيء عن اجتهاد فيها يسوغ فيه الاجتهاد ليس في الحقيقة بخلاف، لأن كل واحد من المختلفين قد تبع ما يجب عليه اتباعه من الدليل الذي لا يجوز له العدول عنه، فهم يرون أن أخاهم إذا خالفهم في عمل ما اتباعاً للدليل هو في الحقيقة قد وافقهم، لأنهم يدعون إلى اتباع الدليل أينها كان، فإذًا خالفهم موافقة لدليل عنده فهو في الحقيقة قد وافقهم، لأنه تمشى على ما يدعون إليه ويهدون اليه من تحكيم كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ.

أما مالا يسوغ فيه الخلاف فهو ما كان مخالفًا لما كان عليه الصحابة والتابعون، كمسائل العقائد التي ضل فيها من ضل من الناس، ولم يحصل فيها الخلاف إلا بعد القرون المفضلة ـ أي لم ينتشر

الخلاف إلا بعد القرون المفضلة وإن كان بعض الخلاف فيها موجوداً في عهد الصحابة ولكن ليعلم إننا إذا قلنا قرن الصحابة ليس المعنى أنه لابد أن يموت كل الصحابة، بل القرن ما وجد فيه معظم أهله قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ «إن القرن يحكم بانقضائه إذا انقرض أكثر أهله».

فالقرون المفضلة انقرضت ولم يوجد فيها هذا الخلاف الذي انتشر بعدهم في العقائد. فمن خالف ما كان عليه الصحابة والتابعون فإنه عليه ولا يقبل خلافه.

أما المسائل التي وجد فيها الخلاف في عهد الصحابة وكان فيها مساغ للاجتهاد فلابد أن يكون الخلاف فيها باقياً قال النبي على الأجتهاد فلابد أن يكون الخلاف فيها باقياً قال النبي على الحاكم فاجتهد فأحطأ فله أجران، وإن اجتهد فأخطأ فله أجر» (۱) فهذا هو الضابط.

فالواجب على المسلمين جميعاً أن يكونوا أمة واحدة، وأن لا يحصل بينهم تفرق وتخرب بحيث يتناحرون فيها بينهم بأسنة الألسن ويتعادون ويتباغضون من أجل اختلاف يسوغ فيه الاجتهاد فإنهم

(۱) أخرجه البخاري/ كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة/ باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ومسلم/ كتاب الأقضية/ باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ.

وإن اختلفوا فيها يختلفون فيه فيها تقتضيه النصوص حسب أفهامهم فإن هذا أمر فيه سعة ولله الحمد، والمهم ائتلاف القلوب واتحاد الكلمة ولا ريب أن أعداء المسلمين يحبون من المسلمين أن يتفرقوا سواءً كانوا أعداءً يصرحون بالعداوة، أو أعداء يتظاهرون بالولاية للمسلمين أو للإسلام وهم ليسوا كذلك.

#### الأصل الثالث

ان من تمام الاجتهاع السمع والطاعة لمن تأمر علينا ولو كان عبدًا حبشيًا، فبين الله هذا بيانًا شائعًا كافيًا بوجوه من أنواع البيان شرعًا وقدرًا، ثم صار هذا الأصل لا يعرف عند أكثر من يدعي العلم فكيف العمل به.

## الشـــرح

ذكر المؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ إن من تمام الاجتماع السمع والطاعة لولاة الأمر بامتثال ما أمروا به وترك ما نهوا عنه ولو كان من تآمر علينا عبداً حبشياً.

قوله: «فبين الله هذا بياناً شائعاً كافياً..» الخ.

أما بيانه شرعاً ففي كتاب الله تعالى وسنة رسوله على: فمن بيانه في كتاب الله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الله ورسوله ولا الرسول وأولى الأمر منكم ﴾ الآية ، وقوله : ﴿وأطيعوا الله ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم واصبروا إن الله مع الصابرين ﴾ (١) وقوله : ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ﴾ (١) .

سورة النساء، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٠٣.

ومن بيانه في سنة رسول الله على: ما ثبت في الصحيحين من حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: «بايعنا رسول الله على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا، وعسرنا ويسرنا، وأثرة علينا، وأن لا ننازع الأمر أهله، قال إلا أن تروا كفراً بواحاً عندكم من الله فيه برهان» (۱). وقال عليه الصلاة والسلام: «من رأى من أميره شيئاً فليصبر فإنه من فارق الجهاعة شبراً فهات فميته جاهلية» (۱)، وقال على: «من خلع يداً من الطاعة لقني الله يوم القيامة لا حجة له» (۱)، وقال عليه الصلاة والسلام: «على المرء المسلم السمع والطاعة فيها أحب وكره إلا أن يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلا مممع ولا طاعة» (٥) متفق عليه. وقال عبدالله بن عمر رضي الله سمع ولا طاعة» (٥) متفق عليه. وقال عبدالله بن عمر رضي الله عنها: كنا مع النبي على في سفر فنزلنا منزلاً فنادى منادي رسول الله عنها الصلاة جامعة فاجتمعنا إلى رسول الله على فقال: «إنه ما من نبي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري/ كتاب الفتن/ باب قول النبي عليه الصلاة والسلام: «سترون بعدي أموراً تنكرونها»، ومسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية.

<sup>(</sup>٢) البخاري/ كتاب الفتن/ باب قول النبي عليه الصلاة والسلام: «سترون بعدي أموراً تنكرونها»، ومسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري/ كتاب الأحكام/ باب السمع والطاعة للإمام مالم تكن معصية.

<sup>(</sup>د) أخرجه البخاري/ كتاب الأحكام/ باب السمع والطاعة للإمام مالم تكن معصية، ومسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية.

بعثه الله إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينذرهم شر ما يعلمه لهم، وإن أمتكم هذه جعلت عافيتها في أولها، وسيصيب آخرها بلاء وأمور تنكرونها، وتجيء فتنة يرقق بعضها بعضاً، تجيء الفتنة فيقول المؤمن هذه مهلكتي، وتجيء الفتنة فيقول هذه هذه، فمن أحب أن يزحزح عن النار ويدخل الجنة فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يجب أن يؤتي إليه ومن بايع إماماً فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه فليطعه إن استطاع فإن جاءه آخر ينازعه فاضربوا عنق الآخر» (۱) رواه مسلم.

وأما بيانه قدراً: فإنه لا يخفى حالة الأمة الإسلامية حين كانت متمسكة بدينها، مجتمعة عليه، معظمة لولاة أمورها، منقادة لهم بالمعروف كانت لها السيادة والظهور في الأرض كها قال تعالى: ﴿وعدَهَ الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كها استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنًا يعبدونني لا يشركون بي شيئاً (۱)، وقال تعالى: ﴿ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور (۱).

<sup>(</sup>١) مسلم/ كتاب الإمارة/ باب وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآيتان ٤٠\_٤١.

ولما أحدثت الأمة الإسلامية ما أحدثت وفرقوا دينهم، وتمردوا على أئمتهم، وخرجوا عليهم وكانوا شيعاً نزعت المهابة من قلوب أعدائهم، وتنازعوا ففشلوا وذهبت ريحهم، وتداعت عليهم الأمم وصاروا غثاء كغثاء السيل.

وصار هذا الأصل لا يعرف عند أكثر من يدعي العلم والغيرة على دين الله وترك العمل به ورأى كل فرد من أفراد الرعية نفسه أميراً أو بمنزلة الأمير المنابذ للأمير. فالواجب علينا جميعاً رعاة ورعية - أن نقوم بها أوجب الله علينا من التحاب والتعاون على البر والتقوى، والاجتماع على المصالح لنكون من الفائزين، وعلينا أن نجتمع على الحق ونتعاون عليه، وأن نخلص في جميع أعمالنا، وأن نسعى لهدف واحد هو إصلاح هذه الأمة إصلاحاً دينياً ودنيوياً بقدر ما يمكن، ولن يمكن ذلك حتى تتفق كلمتنا ونترك المنازعات بيننا والمعارضات التي يمكن ذلك حتى تتفق كلمتنا ونترك المنازعات بيننا والمعارضات التي يمكن ذلك من بين وبها تفوت مقصوداً، وتعدم موجوداً.

إن الكلمة إذا تفرقت، والرعية إذا تمردت دخلت الأهواء والضغائن وصار كل واحد يسعى لتنفيذ كلمته وإن تبين أن الحق والعدل في خلافها وخرجنا عن توجيهات الله تعالى حيث يقول: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداءً فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شفاء

حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون (۱) .

فإذا عرف كل واحد منا ماله وما عليه وقام به على وفق الحكمة فإن الأمور العامة والخاصة تسير على أحسن نظام وأكمله.

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران، الآية: ١٠٣.

# الأصل الرابع

بيان العلم والعلماء، والفقه والفقهاء، وبيان من تشبه بهم وليس منهم، وقد بين الله هذا الأصل في أول سورة البقرة من قوله: ﴿يابني إسرائيل أذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم وأوفوا بعهدي أوف بعهدكم إلى قوله: ﴿يا بني إسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم وأني فضلتكم على العالمين ﴿، ويزيده وضوحاً ما صرحت به السنة في هذا الكلام الكثير البين الواضح للعامي البليد، ثم صار هذا أغرب الأشياء، وصار العلم والفقه هو البدع والضلالات، وخيار ما عندهم لبس الحق بالباطل، وصار العلم العلم الذي فرضه الله تعالى على الخلق ومدحه لا يتفوه به إلا زنديق أو العلم الذي فرضه الله تعالى على الخلق ومدحه لا يتفوه به إلا زنديق أو الفقيه العالم .

#### الشيسرح

المراد هنا العلم الشرعي «وهو: علم ما أنزل الله على رسوله من البينات والهدى»، والعلم الذي فيه المدح والثناء هو علم الشرع علم ما أنزله الله على رسوله على من الكتاب والحكمة قال الله تعالى: ﴿قُلْ هُلْ يُسْتُويُ الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنها يتذكر أولوا الألباب﴾ (٢)، وقال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٠٤.

<sup>(</sup>۲) سورة الزمر، الآية: ٩.

النبي على: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين» (١) وقال النبي على: «إن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً إنها ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر» (٢) ومن المعلوم أن الذي ورثه الأنبياء إنها هو علم الشريعة، ومع هذا فنحن لا ننكر أن يكون للعلوم الأخرى فائدة، ولكنها، فائدة ذات حدين: إن أعانت على طاعة الله وعلى نصر دين الله وانتفع بها عباد الله كانت خيراً ومصلحة، وقد ذكر بعض أهل العلم أن تعلم الصناعات فرض كفاية وهذا محل نظر ونزاع.

وعلى كل حال فالعلم الذي ورد الثناء فيه وعلى طالبيه هو فقه كتاب الله وسنة رسوله على أوما عدا ذلك فإن كان وسيلة إلى خير فهو خير. وإن كان وسيلة إلى شر فهو شر، وإن لم يكن وسيلة لهذا وهذا فهو ضياع وقت ولغو.

(۱) أخرجه البخاري/ كتاب العلم/ باب من يرد الله به خيراً، ومسلم/ كتاب الزكاة/ باب النهي عن المسألة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد جـ٥ ص١٩٦، وأبو داود/ كتاب العلم/ باب الحث على طلب العلم، والترمذي/ كتاب العلم/ باب ما جاء في فضل الفقه على العبادة، وابن ماجه/ المقدمة/ باب فضل العلماء والحث على طلب العلم، والدرامي/ المقدمة/ باب فضل العلم والعالم، والبغوي في «شرح السنة» جـ١ ص٢٧٥ برقم [١٢٩]، وابن حبان في «صحيحه» برقم [٨٨] والميثمي في «موارد الظهان» جـ١ ص١٧٧ برقم [٨٠]، والبخاري في «التاريخ الكبير» جـ٨، والميثمي في «موارد الظهان» جـ١ ص١٥٠ «وله شواهد يتقوى بها».

#### والعلم له فضائل کثیرة:

ومنها: أنه أرث النبي عَلَيْ كما قال النبي عَلَيْهِ: «إن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً إنها ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر» (٢).

ومنها: أنه مما يبقى للإنسان بعد مماته فقد ثبت في الحديث أن النبي على قال: «إذا مات العبد انقطع عمله إلا من ثلاث صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» (٣)

ومنها: أن الرسول على لم يرغب أحداً أن يغبط أحداً على شيء من النعم إلا على نعمتين هما:

١ \_ طلب العلم والعمل به.

٢ ـ الغنى الذي جعل ماله خدمة للإسلام، فعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال رسول الله على: «لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالاً

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) تقدم أنظر ص ١٣١.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم/ كتاب الوصية/ باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته.

فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله حكمة فهو يقضي بها ويعلمها» (١).

ومنها: أن العلم نور يستضيء به العبد فيعرف كيف يعبد ربه وكيف يعامل غيره، فتكون مسيرته في ذلك على علم وبصيرة.

ومنها: أن العالم نور يهتدي به الناس في أمور دينهم ودنياهم ، ولا يخفى على كثير من الناس قصة الرجل الذي من بني إسرائيل قتل تسعا وتسعين نفسا فسأل رجلًا عابداً هل له من توبة . فكأن العابد استعظم الأمر فقال: «لا» فقتله السائل فأتم به المئة ، ثم ذهب إلى عالم فسأله فأخبره أن له توبة وأنه لا شيء يحول بينه وبين التوبة ، ثم دله على بلد أهله صالحون ليخرج إليه فخرج فأتاه الموت في أثناء الطريق . والقصة مشهورة (۱) فانظر الفرق بين العالم والجاهل .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري/ كتاب العلم/ باب الاغتباط في العلم والحكمة، ومسلم/ كتاب المسافرين من كتاب الصلاة/ باب من يقوم بالقرآن ويعلمه .

<sup>(</sup>٢) نص القصة: عن أبي سعيد سعد بن مالك بن سنان الخدري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كان فيمن قبلكم رجل قتل تسعة وتسعين نفساً فسأل عن أعلم أهل الأرض؛ فدل على راهب فأتاه فقال إنّه قتل تسعة وتسعين نفساً فهل له من توبةٍ؟ فقال: لا. فقتله فكمّل به مئة، ثم سأل عن أعلم أهل الأرض، فدل على رجل عالم فقال: إنّه قتل مئة نفس فهل له من توبة؟ فقال: نعم؛ ومن يحول بينه وبين التوبة؟! انطلق إلى أرض كذا وكذا فإن بها أناساً يعبدون الله تعالى فاعبد الله معهم، ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوءٍ، =

إذا تبين ذلك فلابد معرفة من هم العلماء حقاً الربانيون الذين يربون الناس على شريعة ربهم حتى يتميز هؤلاء الربانيون عمن تشبه بهم وليس منهم، يتشبه بهم في المظهر والمنظر والمقال والفعال، لكنه ليس منهم في النصيحة للخلق وإرادة الحق، فخيار ما عنده أن يلبس الحق بالباطل ويصوغه بعبارات مزخرفة يحسبه الظهآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً، بل هو البدع والضلالات الذي يظنه بعض الناس هو العلم والفقه وأن ما سواه لا يتفوه به إلا زنديق أو مجنون.

هذا معنى كلام المؤلف \_ رحمه الله \_ وكأنه يشير إلى أئمة أهل البدع المضلين الذين يلمزون أهل السنة بها هم بريئون منه ليصدوا الناس عن الأخذ منهم، وهذا إرث الذين طغوا من قبلهم وكذبوا الرسل كها قال الله تعالى: ﴿كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون ﴾، قال الله تعالى: ﴿أتواصوا به بل هم قوم طاغون ﴾ (1).

فانطلق حتى إذا نصف الطريق أتاه الموت فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب. فقال ملائكة الرحمة: جاء تائباً مقبلاً بقلبه إلى الله تعالى! وقالت ملائكة العذاب، إنه لم يعمل خيراً فقط، فأتاهم ملك في صورة آدمي فجعلوه بينهم - أي حكهاً فقال: قيسوا ما بين الأرضين فإلى أيتها كان أدنى فهو له، فقاسوا فوجدوه أدنى إلى الأرض التي أراد فقبضته ملائكة الرحمة» وفي رواية الصحيح: الله فكان إلى القرية الصالحة أقرب بشبر فجعل من أهلها» وفي رواية في الصحيح: «فأوحى الله تعالى إلى هذه أن تباعدي وإلى هذه أن تقربي». وقال: «قيسوا ما بينها، فوجدوه إلى هذه أقرب بشبر فغفر له». وفي رواية: «فنأى بصدره نحوها» أخرجه البخاري / كتاب الأنبياء / باب ما ذكر عن بني إسرائيل، ومسلم / كتاب التوبة / باب قبول توبة القاتل رقم [٤٦ - ٤٧ - ٤٨] جـ٤ ص ٢١١٨ ولمزيد من الفائدة راجع شرح فضيلة شيخنا على هذا الحديث في «شرح رياض الصالحين» جـ١ / كتاب التوبة حديث رقم (٢١). سورة الذاريات، الآيتان ٢٥-٥٣.

#### الأصل الخامس

بيان الله سبحانه لأولياء الله وتفريقه بينهم وبين المتشبهين بهم من أعداء الله المنافقين والفجار، ويكفي في هذا آية من سورة آل عمران وهي قوله: ﴿قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله﴾ (۱) الآية، وآية في سورة المائدة وهي قوله: ﴿يا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه﴾ (۱) الآية، وآية في يونس وهي قوله: ﴿ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ (۱) أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ (۱) أي أن الأولياء لابد فيهم من ترك اتباع الرسل ومن تبعهم فليس منهم ولابد من ترك الجهاد فمن جاهد فليس منهم، ولابد من ترك الإيهان والتقوى فمن تعهد بالإيهان والتقوى فليس منهم ياربنا نسألك العفو والعافية إنك سميع الدعاء

#### الشـــرح

(۱) أولياء الله تعالى هم الذين آمنوا به واتقوه واستقاموا على دينه وهم من وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ (١) فليس كل من يدعى الولاية

سورة آل عمران، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) ، (٤) سورة يونس، الآية: ٦٢.

يكون ولياً، وإلا لكان كل واحد يدعيها، ولكن يوزن هذا المدعي للولاية بعمله، إن كان عمله مبنياً على الإيهان والتقوى فإنه ولي، وإلا فليس بولي. وفي دعواه الولاية تزكية لنفسه وذلك ينافي تقوى الله عن وجل له لأن الله تعالى يقول: «فلا تُزكوا أنفسكم هُو أعلم بمن اتقى فلا أن فإذا أدعى أنه من أولياء الله فقد زكى نفسه وحينئذ يكون واقعاً في معصية الله وفيها نهاه الله عنه هذا ينافي التقوى، فأولياء الله لا يزكون أنفسهم بمثل هذه الشهادة، وإنها هم يؤمنون بالله ويتقونه، ويقومون بطاعته سبحانه وتعالى على الوجه الأكمل، ولا يغرون الناس ويخدعونهم بهذه الدعوى حتى يضلوهم عن سبيل الله تعالى. فهؤلاء الذين يدعون أنفسهم أحياناً أسياداً، وأحياناً أولياء لو تأمل الإنسان ما هم عليه لوجدهم أبعد ما يكونون عن الولاية والسيادة فنصيحتي الإخواني المسلمين أن لا يغتروا بمدعي الولاية حتى يقيسوا حالهم بها جاء في النصوص في أوصاف أولياء الله.

وقد أشار الشيخ \_ رحمه الله تعالى \_ إلى علامة محبة الله وولايته بها ساقه من الآيات:

الآية الأولى: قوله تعالى في آل عمران: ﴿قُلْ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللهُ فَاتْبُعُونَ يُحِبِبُكُمُ اللهُ ﴾ (٢) وهذه الآية تسمى آية المحنة أي الامتحان حيث ادعى قوم محبة الله تعالى فأنزل الله هذه الآية فمن

سورة النجم، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

ادعى محبة الله تعالى نظرنا في عمله فإن كان متبعاً لرسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم فهو صادق وإلا فهو كاذب.

الآية الثانية: قوله تعالى في المائدة: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمنُوا مِن يُرتَدُ مَنكُم عَن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه ﴾ (١) ، الآيتين فوصفهم بأوصاف هي علامة المحبة وثمراتها:

الـوصف الأول: أنهم أذلة على المؤمنين فلا يحاربونهم ولا يقفون ضدهم ولا ينابذونهم.

الوصف الثاني: أنهم أعزة على الكافرين أي أقوياء عليهم غالبون لهم.

الوصف الثالث: أنهم يجاهدون في سبيل الله أي يبذلون الجهد في قتال أعداء الله لتكون كلمة الله هي العليا.

الوصف الرابع: أنهم لا يخافون في الله لومة لائم. أي إذا لامهم أحد على ما قاموا به من دين الله لم يخافوا لومته، ولم يمنعهم ذلك من القيام بدين الله عز وجل.

الآية الثالثة: قوله تعالى في يونس: ﴿ أَلَا إِنَ أُولِياءَ الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون ﴾ (٢) فبين الله تعالى أن أُولِياء الله تعالى هم النذين اتصفوا بهذين الوصفين: الإيهان والتقوى فالإيهان بالقلب، والتقوى بالجوارح، فمن ادعى الولاية ولم يتصف بهذين الوصفين فهو كاذب.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس، الآية: ۲۲.

ثم إن الشيخ ـ رحمه الله ـ بين أن الأمر صار على العكس عند أكثر من يدعى العلم وأنه من هداة الخلق وحفاظ الشرع فالولي عنده من لا يتبع الرسل ولا يجاهد في سبيل الله ولا يؤمن به ولا يتقيه.

ويحسن بنا أن ننقل هنا ما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله تعالى \_ في رسالته: «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» (١) ونسوق ما تيسر منها:

قال ـ رحمه الله ـ : «وقد بين سبحانه وتعالى في كتابه وسنة رسوله والله أولياء من الناس، وللشيطان أولياء، ففرق بين أولياء السرحمن وأولياء الشيطان فقال تعالى : ﴿ أَلا إِن أُولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا وكانوا يتقون لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلهات الله ذلك هو الفوز العظيم ﴾ (٢) . . . . وذكر أولياء الشيطان فقال تعالى : ﴿ فَإِذَا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون إنها سلطانه على الدنين يتسولونه والدنين هم به مشركون ﴾ (٣) . . . فيجب أن يفرق بين هؤلاء وهؤلاء كما فرق الله ورسوله بينهما، فأولياء الله هم المؤمنون المتقون . . . . وهم الذين آمنوا به ووالوه، فأحبوا ما يجب، وابغضوا ما يبغض، ورضوا بما يرضى،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي جـ۱، ص١٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآيات: ٦٤،٦٣،٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٩٨.

وسخطوا بها يسخط ، وأمروا بها يأمر، ونهوا عها نهى ، واعطوا من يحب أن يعطى ، ومنعوا من يحب أن يمنع . . فلا يكون ولياً لله إلا من آمن به وبها جاء به ، واتبعه باطنا وظاهرا ، ومن ادعى محبة الله وولايته وهو لم يتبعه أي الرسول فليس من أولياء الله ، بل من خالفه كان من أعداء الله وأولياء الشيطان قال تعالى : ﴿قُلُ إِنْ كُنتُم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ﴾ (١) . . . فالناس متفاضلون في ولاية الله \_عز وجل بحسب تفاضلهم في الإيهان والتقوى ، وكذلك يتفاضلون في عداوة الله بحسب تفاضلهم في الكفر والنفاق . . وأولياء الله على طبقتين : سابقون مقربون ، وأصحاب يمين مقتصدون ذكرهم الله في عدة مواضع من كتابه العزيز في أول سورة الواقعة وآخرها ، وفي الإنسان ، والمطففين ، وفي سورة فاطر . . . والجنة درجات متفاضلة تفاضلاً عظيمًا ، وأولياء الله المؤمنون المتقون في تلك الدرجات بحسب إيهانهم وتقواهم .

فمن لم يتقرب إلى الله لا يفعل الحسنات ولا يترك السيئات لم يكن من أولياء الله . . . فلا يجوز لأحد أن يعتقد أنه ولي لله لا سيها أن تكون محجته على ذلك أما مكاشفة سمعها منه ، أو نوع من تصرف . . . فلا يجوز لأحد أن يستدل بمجرد ذلك على كون الشخص ولياً لله وإن لم يعلم منه ما ينقض ولاية الله ، فكيف إذا علم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

منه ما يناقض ولاية الله؟! مثل أن يعلم أنه لا يعتقد وجوب اتباع النبي ﷺ باطنًا وظاهرًا، بل يعتقد أنه يتبع الشرع الظاهر دون الحقيقة الباطنة، أو يعتقد أن لأولياء الله طريقًا إلى الله غير طريق الأنبياء عليهم السلام . . . فعلى هذا فمن أظهر الولاية وهو لا يؤدي الفرائض ولا يجتنب المحارم بل قد يأتي بها يناقض ذلك لم يكن لأحد أن يقول هذا وليّ الله . . . وليس لأولياء الله شيء يتميزون به عن الناس في الظاهر من الأمور المباحات. . . وليس من شرط ولي الله أن يكون معصومًا لا يغلط ولا يخطىء، بل يجوز أن يخفى عليه بعض علم الشريعة ويجوز أن يشتبه عليه بعض أمور الدين. . . ولهذا لما كان ولي ـ الله يجوز أن يغلط لم يجب على الناس الإيهان بجميع ما يقوله من هو ولى لله لئلا يكون نبياً. . . بل يجب أن يعرض ذلك جميعه على ما جاء به محمد على فإن وافقه قبله، وإن خالفه لم يقبله، وإن لم يعلم أموافق هو أم مخالف؟ توقف فيه والناس في هذا الباب ثلاثة أصناف طرفان ووسط، فمنهم من إذا اعتقد في شخص أنه ولى لله وافقه في كل ما يظن أنه حدث به قلبه عن ربه وسلم اليه جميع ما يفعله. ومنهم من إذا رآه قد قال أو فعل ماليس بموافق للشرع أخرجه عن ولاية الله بالكلية وإن كان مجتهدًا مخطئًا. وخيار الأمور أوساطها: وهو أن لا يجعل معصومًا ولا مأثوماً إذا كان مجتهدًا مخطئاً، فلا يتبع في كل ما يقوله، ولا يحكم عليه بالكفر والفسق مع اجتهاده، والواجب على الناس اتباع ما بعث الله به رسوله . . . وقد اتفق سلف الأمة وأثمتها

على أن كل واحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله ﷺ وهذا من الفروق بين الأنبياء وغيرهم، فالأنبياء صلوات الله عليه وسلامه يجب لهم الإيهان بجميع ما يخبرون به عن الله عز وجل وتجب طاعتهم فيها يأمرون به، بخلاف الأولياء فإنهم لا تجب طاعتهم في كل ما يأمرون به، ولا الإيمان بجميع ما يخبرون به بل يعرض أمرهم وخبرهم على الكتاب والسنة فما وافق الكتاب والسنة وجب قبوله، وما خالف الكتاب والسنة كان مردوداً، وإن كان صاحبه من أولياء الله وكان مجتهداً معذوراً فيها قاله، له أجر على اجتهاده، لكنه إذا خالف الكتاب والسنة كان مخطئاً وكان من الخطأ المغفور إذا كان صاحبه قد اتقى الله ما استطاع . . . وهذا الذي ذكرته من أن أولياء الله يجب عليهم الاعتصام بالكتاب والسنة، وأنه ليس فيهم معصوم يسوغ له أو لغيره اتباع ما يقع في قلبه من غير اعتبار بالكتاب والسنة هو مما اتفق عليه أولياء الله عز وجل ومن خالف في هذا فليس من أولياء الله سبحانه الذين أمر الله باتباعهم، بل إما أن يكون كافراً، وإما أن يكون مفرطاً في الجهل. . . وكثير من الناس يغلط في هذا الموضع فيظن في شخص أنه ولي لله، ويظن أن ولي الله يقبل منه كل ما يقوله، ويسلم إليه كل ما يقوله ويسلم إليه كل ما يفعله وإن خالف الكتاب والسنة فيوافق ذلك له، ويخالف ما بعث الله به رسوله الذي فرض الله على جميع الخلق تصديقه فيها أخبر، وطاعته فيها أمر، وجعله الفارق بين أوليائه وأعدائه، وبين أهل الجنة وأهل النار، وبين السعداء والأشقياء، فمن

اتبعه كان من أولياء الله المتقين وجنده المفلحين وعباده الصالحين، ومن لم يتبعه كان من أعداء الله الخاسرين المجرمين فتجره مخالفة الرسول وموافقة ذلك الشخص أولًا إلى البدعة والضلال، وآخراً إلى الكفر والنفاق. . . وتجد كثيراً من هؤلاء عمدتهم في اعتقاد كونه ولياً لله أنه قد صدر عنه مكاشفة في بعض الأمور، أو بعض التصرفات الخارقة للعادة . . . وليس في شيء من هذه الأمور ما يدل على أن صاحبها ولي لله بل قد اتفق أولياء الله على أن الرجل لو طار في الهواء أو مشى على الماء لم يغتر به حتى ينظر متابعته لرسول الله على وموافقته لأمره ونهيه. . . وكرامات أولياء الله تعالى أعظم من هذه الأمور، وهذه الأمور الخارقة للعادة وإن كان صاحبها ولياً لله فقد يكون عدواً لله فإن هذه الخوارق تكون لكثير من الكفار والمشركين وأهل الكتاب والمنافقين، وتكون لأهل البدع، وتكون من الشياطين فلا يجوز أن يظن أن كل من كان له شيء من هذه الأمور أنه ولي لله، بل يعتبر أولياء الله بصفاتهم وأفعالهم وأحوالهم التي دل عليها الكتاب والسنة ويعرفون بنور الإيهان والقرآن وبحقائق الإيهان الباطنة وشرائع الإسلام الظاهرة . . . وقد اتفق سلف الأمة وأئمتها وسائر أولياء الله تعالى على أن الأنبياء أفضل من الأولياء الذين ليسوا بأنبياء وقد رتب الله عباده السعداء المنعم عليهم «أربع مراتب» فقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُطع الله والرَّسُول فأولئك مع الذِّينَ أَنعَمَ الله عليهم من النَّبيين والصَّديقين

والشّهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً (١) . . . ولهم الكرامات التي يكرم الله بها أولياء المتقين وخيار أولياء الله كراماتهم لحجة في المدين أو لحاجة بالمسلمين كها كانت معجزات نبيهم على كذلك، وكرامات أولياء الله إنها حصلت ببركة اتباع رسول الله على فهي في الحقيقة تدخل في معجزات الرسول على . . . . ومما ينبغي أن يعرف أن الكرامات قد تكون بحسب حاجة الرجل فإذا احتاج اليها لضعف الإيهان أو المحتاج أتاه منها ما يقوى إيهانه ويسد حاجته، ويكون من هو أكمل ولاية لله منه مستغنياً عن ذلك فلا يأتيه مثل ذلك لعلو درجته وغناه عنها لا لنقص ولايته، ولهذا كانت هذه الأمور في التابعين أكثر منها في الصحابة . بخلاف من يجري على يديه الخوارق لهدى الخلق ولحاجتهم فهؤلاء أعظم درجة . . . والناس في خوارق العادات على ثلاثة أقسام :

قسم يكذب بوجود ذلك لغير الأنبياء، وربها صدق به مجملاً، وكذب ما يذكر له عن كثير من الناس لكونه عنده ليس من الأولياء. ومنهم من يظن أن كل من كان له نوع من خرق العادة كان ولياً لله. وكلا الأمرين خطأ. . . ولهذا تجد أن هؤلاء يذكرون أن للمشركين وأهل الكتاب نصراء يعينونهم على قتال المسلمين وأنهم من أولياء الله، وأولئك يكذبون أن يكون معهم من له خرق عادة

سورة النساء، الآية: ٦٩.

والصواب القول الثالث وهو أن معهم من ينصرهم من جنسهم لا من أولياء الله عز وجل وفيها نقل كفاية إن شاء الله تعالى ومن أراد المزيد فليرجع إلى الأصل والله الموفق.

## الأصل السادس

رد الشبهة التي وضعها الشيطان في ترك القرآن والسنة واتباع الآراء والأهواء المتفرقة المختلفة، وهي أن القرآن والسنة لا يعرفها إلا المجتهد المطلق، والمجتهد هو الموصوف بكذا وكذا أوصافاً لعلها لا توجد تامة في أبي بكر وعمر، فإن لم يكن الإنسان كذلك فليعرض عنها فرضاً حتماً لاشك ولا اشكال فيه، ومن طلب الهدى منها فهو إما زنديق، وإما مجنون لأجل صعوبة فهمها، فسبحان الله وبحمده كم بين الله سبحانه شرعاً وقدراً، خلقاً وأمراً في رد هذه الشبهة الملعونة من وجوه شتى بلغت إلى حد الضروريات العامة ولكن أكثر الناس لا يعلمون (لقد حق القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون إنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمحون وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون وسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون إنها تنذر من اتبع يبصرون وسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون إنها تنذر من اتبع الذكر وخشي الرحمن بالغيب فبشره بمغفرة وأجر كريم (۱).

آخره والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين .

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآيات ١١ـ٧.

## الشـــرح

الاجتهاد لغة: بذل الجهد لإدراك أمر شاق.

واصطلاحاً: بذل الجهد لإدراك حكم شرعي.

والاجتهاد له شروط منها: ـ

- 1- أن يعلم من الأدلة الشرعية ما يحتاج إليه في اجتهاده كآيات الأحكام وأحاديثها.
- ٢\_ أن يعرف ما يتعلق بصحة الحديث وضعفه كمعرفة الإسناد ورجاله وغير ذلك.
- ٣- أن يعرف الناسخ والمنسوخ ومواقع الاجماع حتى لا يحكم بمنسوخ أو مخالف للاجماع.
- إن يعرف من الأدلة ما يختلف به الحكم من تخصيص أو تقييد أو نحوه
   حتى لا يحكم بها يخالف ذلك.
- ٥- أن يعرف من اللغة وأصول الفقه ما يتعلق بدلالات الألفاظ كالعام والخاص، والمطلق والمقيد، والمجمل والمبين ونحو ذلك ليحكم بما تقتضيه تلك الدلالات.
- 7- أن يكون عنده قدرة يتمكن بها من استنباط الأحكام من أدلتها. والاجتهاد يتجزأ فيكون في باب واحد من أبواب العلم، أو في مسألة من مسائله، والمهم أن المجتهد يلزمه أن يبذل جهده في معرفة الحق ثم يحكم بها يظهر له فإن أصاب فله أجران: أجر على اجتهاده وأجر على

إصابة الحق؛ لأن في إصابة الحق إظهاراً له وعملاً به. وإن أخطأ فله أجر واحد والخطأ مغفور له لقوله على: «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر» (۱) وإن لم يظهر له الحكم وجب عليه التوقف وجاز التقليد حينئذ للضرورة لقوله تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ﴾ ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: «إن التقليد بمنزلة أكل الميتة فإذا استطاع أن يستخرج الدليل بنفسه فلا يحل له التقليد» وقال ابن القيم المتعادنية:

العلم معرفة الهدى بدليل ماذاك والتقليد يستويان

## والتقليد يكون في موضعين:

الأول: أن يكون المقلد عامياً لا يستطيع معرفة الحكم بنفسه ففرضه التقليد لقوله تعالى: ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون﴾ ويقلد أفضل من يجده علماً وورعاً، فإن تساوى عنده اثنان خير بينهما.

الثاني: أن يقع للمجتهد حادثة تقتضي الفورية ولا يتمكن من النظر فيها فيجوز له التقليد حينئذٍ.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري/ كتاب الاعتصام/ باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ومسلم/ كتاب الأقضية/ باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ.

والتقليد نوعان: عام وخاص.

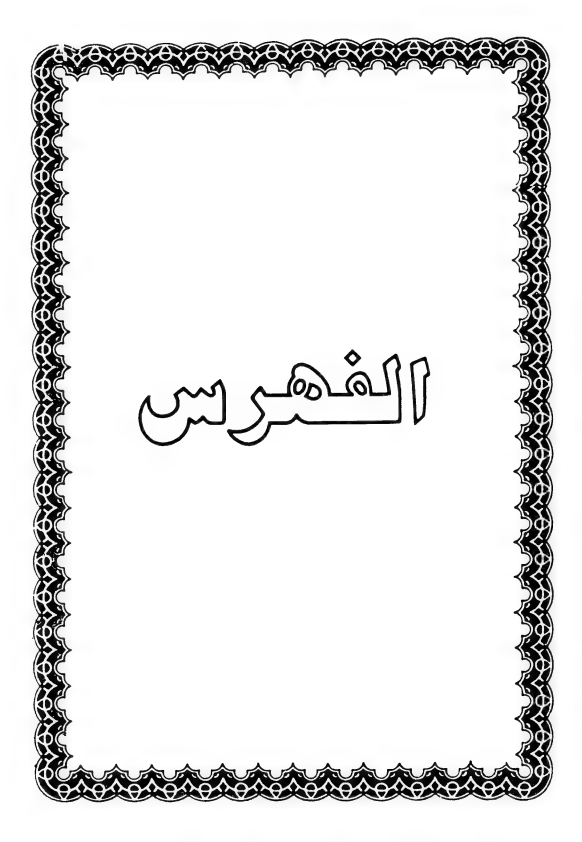
فالعام: أن يلتزم مذهباً معيناً يأخذ برخصه وعزائمه في جميع أمور دينه، وقد اختلف العلماء فيه:

فمنهم من حكى وجوبه لتعذر الاجتهاد في المتأخرين.

ومنهم من حكى تحريمه لما فيه من الالتزام المطلق لا تباع غير النبي على ، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ «إن في القول بوجوب طاعة غير النبي على في كل أمره ونهيه هو خلاف الاجماع وجوازه فيه ما فيه».

والخاص: أن يأخذ بقول معين في قضية معينة فهذا جائز إذا عجز عن معرفة الحق بالاجتهاد سواءً عجز عجزاً حقيقياً، أو استطاع ذلك مع المشقة العظيمة.

وبه ذا انته ترسائه الأصول الستفنسا فنسأل الله تعالمي أن يثيب مؤلفه أحسن الثواب وأن يجمعنها وإياه في دار كرامته إنه جواد كريم والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلّم على نبينا محمد .





| عفحة | المو ضــو ع الصفح                                           |  |
|------|-------------------------------------------------------------|--|
|      | شرح كشف الشبهات                                             |  |
| ٣    | المقدمة                                                     |  |
| ۱۳   | شرح البسملة                                                 |  |
| ١٤   | العلم ومراتب الإدراك                                        |  |
| 10   | الفرق بين الرحمة والمغفرة                                   |  |
| ١٥   | تعريف التوحيد وأنواعه                                       |  |
| 17   | المقصود بدين الرسل عليهم الصلاة والسلام                     |  |
| ۱۷   | بيان من هو أول الرسل                                        |  |
| 17   | فائدة : في بيان خطأ بعض المؤرخين في أول الرسل               |  |
| ۱۷   | نوح أول الرسل بالكتاب والسنة والإجماع                       |  |
| ۱۷   | الغلو تعريفه وأقسامه                                        |  |
| ۱۸   | من هو الصالح ؟                                              |  |
| 19   | ودًا، وسواعًا، ويغوث، ويعوق ونسراً                          |  |
| 19   | إشكال وجوابه حول نزول عيسي عليه السلام آخر الزمان           |  |
| ۲.   | بيان حال الكفار الذين بعث فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم |  |
| ۲١   | الدليل على أن كفار قريش يقرون بتوحيد الربوبية               |  |
| 77   | تعريف الإخلاص                                               |  |
| **   | الدعاء تعريفه وأنواعه                                       |  |
| **   | الذبح تعريفه وبيان الوجوه التي يحصل عليها                   |  |
| **   | النذر تعريفه                                                |  |
| ۲۸   | الإِستقامة وأقسامها                                         |  |

| 44       | الإِقرار بتوحيد الربوبية فقط لم يدخل كفار قريش في الإِسلام                                   |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳.       | بيان أن التوحيد هو معنى لا إله إلا الله                                                      |
| ۳۱       | تفسير الشهادة                                                                                |
| ۳١       | معرفة كفار قريش لمعنى لا إله إلا الله                                                        |
| ٣٢       | المراد من هذه الكلمة العظيمة معناها لا مجرد لفظها                                            |
| **       | العجب بمن يدعي الإِسلام وهو لا يعرف من تفسيره هذه الكلمة ما عرفه جهلة الكفار                 |
| ۲۲       | أقوال النَّاس في معنى «لا إله إلا الله»                                                      |
| ٣٣       | قوله تعالى إن الله لا يغفر أن يشرك به هل يشمل الشرك الأصغر؟                                  |
| ٤٣       | إذا عرف انِّسان الشرك وعرف دين الرسل وعرف ما أصبح فيه غالب الناس من الجهل أفاد ذلك فائدتين . |
|          | قول المؤلف إذا عرفت أن الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه وقد يقولها وهو جاهل                |
| 0        | فلا يعذر بالجهل                                                                              |
| ٦        | فهل الإِمام لا يرى العذر بالجهل؟                                                             |
| 1        | تتمة مهمة حول العذر بالجهل                                                                   |
|          | الأصل فيمن ينتسب للإسلام بقاء إسلامه حتى يتحقق زوال ذلك بمقتضى دليل شرعي                     |
| •        | الواجب قبل الحكم بالكفر أن ينظر في أمرين مهمين                                               |
|          | هل يشترط أن يكون الإِنسان عالمًا بها يترتب على المخالفة أو يكفر أو يكون عالمًا               |
| ۲        | بالمخالفة وإن كان جاهلًا بها يترتب عليها المخالفة                                            |
| •        | موانع التكفير                                                                                |
| <b>V</b> | من حكمة الله أنه لم يبعث نبياً إلا جعل له أعداءً                                             |
| ٧        | محاربة الكفار للرسل وأتباعهم بالتشكيك والعدوان                                               |
| ١        | الوصية بالصبر والحذر من أعداء التوحيد                                                        |
| ٩        | الواحب على الموحد أن يتعلم من دين الله ما يصبر سلاح له يقاتل به هؤلاء الشياطين.              |

| ۰۰ | العامي من الموحدين يغلب الفأ من علماء الشرك                                       |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ٥١ | جند الله هم الغالبون بالحجة واللسان كما أنهم الغالبون بالسيف والسنان              |
| ٥٢ | الخوف على الموحد الذي يسلك الطريق وليس معه سلاح                                   |
| ٥٤ | لا يأتي صاحب باطل بحجة إلا وفي القرآن والسنة ما ينقضها ويبين بطلانها              |
| ٥٥ | جواب أهل الباطل من طريقين مجمل ومفصل                                              |
| ٥٩ | بيان فائدة هذه الطريقة                                                            |
| ٥٩ | لا تعارض بين القرآن والسنة الصحيحة                                                |
| ٥٩ | أعداء الله لهم اعتراضات على دين الرسل يصدون بها الناس عنه                         |
|    | إذا قال: نحن لا نشرك بالله ولكن أنا مذنب والصالحون لهم جاه عند الله               |
| ٦. | وأطلب من الله بهم. وجوابه                                                         |
|    | إذ قال: الآيات نزلت فيمن يعبد الأصنام فكيف تجعلون الأنبياء الصالحين مثل           |
| ٦١ | الأصنام وجوابه                                                                    |
|    | إذا قال: الكفار يريدون من الأنبياء والصالحين وأنا لا أريد منهم ولكن أقصدهم        |
| ٦٣ | أرجو من الله شفاعتهم وجوابه                                                       |
| 77 | إذ قال: أنا لا أعبد إلا الله وهذا الالتجاء إلى الصالحين ودعاؤهم ليس بعباده وجوابه |
| ٦٨ | إذ قال: أتنكر شفاعة النبي ﷺ وتبرأ منها؟ وجوابه                                    |
| ٧٠ | إذ قال : النبي ﷺ أعطي الشفاعة وأنا أطلبه مما أعطاه الله . وجوابه                  |
| ٧٢ | إذ قال : أنا لا اشرك بالله شيئاً ولكن الالتجاء إلى الصالحين ليس بشرك وجوابه       |
| ٧٣ | إذ قال: الشرك عبادة الاصنام وأنا لا اعبد الأصنام وجوابه                           |
| ٧٨ | شرك الأولين أخف من شرك المتأخرين بأمرين                                           |
|    | من أعظم شبهة أِهل الضَّلال قولهم إن الذين نزل فيهم القرآن لا يشهدون أن لا إله     |
| ۸۰ | إلا الله وأن محمداً رسول الله ونحن نشهد بذلك فكيف تُجعلوننا مثلهم، وجوابه         |

| ۸٧    | وإذا قال أن الاولين لم يكفروا إلا أنهم جمعوا بين الشرك وتكذيب القرآن والرسول وجوابه ِ       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | من أنفع ما في هذه الأوراق الجواب على شبهة من قال: اتكفرون من المسلمين أناساً يشهدون         |
| ۸۸    | أن لا إله إلا الله يصلون ويصومون                                                            |
| ۸۷    | إذا قال أن الأولين لم يكفروا إلا أنهم جمعوا بين الشرك وتكذيب القرآن والرسول وجوابه          |
|       | من أنفع ما في هذه الأوراق الجواب على شبهة من قال: تكفرون من المسلمين أناساً                 |
| ۸۸    | يشهدون أن لا إله إلا الله ويصلون ويصومون                                                    |
|       | إذا قال: إن بني إسرائيل لم يكفروا حينها قالول لموسى «اجعل الهاً» والذين قالوا للنبي         |
| ۸۹    | صلى الله عليه وسلم اجعل لنا ذات أنواط لم يكفروا وجوابه                                      |
|       | إذا قال: أن النبي صلى الله عليه وسلم أنكر على أسامة قتل من قال لا إله إلا الله وقال أمرت أن |
| 41    | أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» فمن قالها لا يكفر ولا يقتل ولو فعل ما فعل وجوابه    |
|       | إذا قال : الناس يوم القيامة يستغيثون بالأنبياء فهذا يدل على أن الاستغاثة بغير الله ليست     |
| 97    | شركا وجوابه                                                                                 |
| 41    | حكم طلب الدعاء وموقف السلف الصالح من هذه المسألة                                            |
|       | إذا قال: إن إبراهيم عليه السلام لما القي في النار اعترضه جبريل فقال ألك حاجة؛               |
|       | فلو كانت الاستغاثه بالمخلوق شركاً لم يعرض جبريل عليه السلام على إبراهيم عليه                |
| ١٠٠   | السلام وجوابه                                                                               |
| 1 • 1 | مسألة عظيمة مهمة ختم بها شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله كتابه                      |
| 7 • 1 | الخاتمة برد العلم إلى الله تعالى والصلاة والسلام على نبيه ومصطفاه                           |

| ١٠٧        | شرح الأصول الستة                                                   |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
| ١٠٩        | <b>ـ شرح البسملة</b>                                               |
|            | ـ عناية شيخ الاسلام محمد بن عبد الوهأب الرسائل المختصرة            |
| 111        | التي يفهمها العامة                                                 |
| 111        | ـ ذكر الأصول الستة على وجه الاجمال                                 |
| 117        | ـ الأصل الأول: الاخلاص                                             |
| 117        | _ تعريفه                                                           |
| 117        | ـ الأدلة على وجوب الأخلاص                                          |
| 114        | _ النبي عليه الصلاة والسلام جاء بتحقيق التوحيد وتخليصه من كل شائبة |
| 110        | - أنواع الشرك:                                                     |
| 110        | ـ النوع الأول: شرك أكبر                                            |
| 110        | ـ النوع الثاني : شرك أصغر                                          |
| 117        | ـ بيان خطر الرياء                                                  |
| 117        | ـ بيان خطر الشرك وأنه خفى                                          |
| <b>11V</b> | - ابراهيم عليه السلام خاف الشرك كها حكى الله عنه                   |
| 117        | ـ التأمل في قوله (واجنبني) ولم يقل (وامنعني)                       |
| 111        | - الأصل الثاني: الاجتماع على الدين والنهي عن التفرّق               |
| 114        | - الأدلة من القرآن على الأمر بالاجتماع والنهي عن التفرّق           |
| 119        | ـ الأدلة من السنة على الأمر بالاجتماع والنهي عن التفرّق            |
| 111        | - عمل السلف الصالح في مسائل الخلاف                                 |
| 177        | - الواجب على المسلمين أن يكونوا أمة واحدة                          |
| 140        | - الأصل الثالث: السمع والطاعة لمن تأمر علينا                       |
| 170        | ـ بيان الأدلة على السمع والطاعة من القرآن                          |

| 177    | ـ بيان الأدلة على السمع والطاعة من السنة                              |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ١٧٧    | ـ بيان وجوب السمع والطاعة من القدر                                    |
| ١٢٨    | الاصل لا يعرف عند أكثر من يدعي العلم والغيرة                          |
| ١٢٨    | ـ الواجب تجاه ولاة الأمر السمع والطاعة                                |
| ١٢٨    | _ الواجب التحاب والتعاون على البر والتقوى من الرعاة والرعية           |
|        | _ الاصل الرابع: بيان العلم والعلماء والفقه والفقهاء وبيان من          |
| ١٣٠    | تشبه بهم وليس منهم                                                    |
| ١٣٠    | ـ                                                                     |
| 141    | _ العلم الذي ورد الثناء فيه وعلى طالبيه هو فقه كتاب الله وسنة رسوله ﷺ |
| 144    | ـ فضائل العلم                                                         |
| 144    | ـ أن الله يرفع أهل العلم في الأخرة والدنيا                            |
| 144    | ـ أنه أرث النبي صلى الله عليه وسلم                                    |
| عم إلا | ـ أن الرسول ﷺ لم يرغب أحداً أن يغبط أحداً على شيء من الن              |
| 144    | على نعمتين هما: العلم ـ وصاحب المال الذي جعل ماله خدمة للإسلام        |
| 144    | ـ أن العلم نور يستضيء به العبد                                        |
| ١٣٣    | ـ أن العالم نور يهتدي به الناس                                        |
| ١٣٤    | _ وجوب معرفة العلماء الربانيون                                        |
|        | _ الأصل الخامس: بيان الله سبحانه لأولياء الله وتفريقه بينهم           |
| 140    | وبين المتشبهين بهم من أعداء الله المنافقين والفجار                    |
| 140    | ـ تعریف أولیاء الله                                                   |
| 140    | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                 |
| ١٣٦    | ـ ميزان يوزن به المدعي للولاية                                        |
| ١٣٦    | - يرت يرو .<br>- حكم من بدعي أنه من أولياء الله                       |

| 147   | ـ علامة محبة الله وولايته من القرآن                                  |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 147   | ـ أوصاف الأولياء لله عز وجّل                                         |
|       | - كلام شيخ الإسلام في رسالته: «الفرقان بين أولياء الرحمن             |
| ١٣٨   | وأولياء الشيطان»                                                     |
|       | - الأصل السادس: ردّ شبهة التي وضعها الشيطان في ترك                   |
| 180   | القرآن والسنة واتباع الأراء والأهواء المتفرقة                        |
| 1 2 7 | ـ الاجتهاد تعريفه وشروطه                                             |
| 1 2 7 | ـ ما يلزم المجتهد فعله                                               |
| ١٤٧   | ـ إذا لم يظهر للمجتهد الحكم وجب عليه التوقف ويجوز له التقليد للضرورة |
| ١٤٧   | ـ التقليد يكون في موضعين                                             |
| ١٤٧   | ـ الأول : أن يكون المقلد عامياً                                      |
| ١٤٧   | ـ الثاني : أن يقع للمجتهد حادثة تقتضي الفورية                        |
| ١٤٨   | . التقليد نوعان :                                                    |
| ١٤٨   | ـ الأول : عام وشرحه                                                  |
| ١٤٨   | . الثاني : خاص . وشرحه                                               |
|       | . الحاتمة                                                            |